
Zprávy a informace

Informace o sovětském časopise EKO

V Sovětském svazu se každoročně vydává 
množství odborných knih zabývajících se 
společenskou problematikou a vychází znač­
ný počet periodik vztahujících se k tomuto 
tématu. V Novosibirsku vychází u nás ne 
příliš známý časopis EKO — Ekonomika a 
organizace průmyslové výroby, který je vy­
dáván Sibiřským oddělením Akademie věd 
SSSR. V redakční radě jsou vynikající sovět­
ští vědci, pracující převážně v ústavech 
Sibiřského oddělení Sovětské akademie věd. 
Mnozí z nich jsou svými pracemi známi i 
u nás, např. E. G. Antosenkov, R. N. Jevsti- 
gnějev, D. D. Moskvin či A. G. Aganbegjan, 
který je současně hlavním redaktorem časo­
pisu. EKO existuje čtvrtý rok a za tuto dobu 
uveřejnil okolo 500 statí, rozhovorů a dopisů. 
Autory jsou především vědečtí pracovníci 
i řídící pracovníci průmyslových závodů, 
straničtí funkcionáři, novináři.

Časopis je určen širokému okruhu pracu­
jících a vědeckotechnickým pracovníkům na 
závodech, ekonomům, přednášejícím i studen­
tům vysokých škol ekonomického zaměření, 
vědeckovýzkumným pracovníkům, plánova­
čům a projektantům různých organizací, tedy 
všem, kteří se zabývají současnými ekonomic­
kými problémy.

Časopis systematicky publikuje materiály 
pro školy a kroužky ekonomického vzdělává­
ní. Na jeho stránkách se řeší otázky integra­
ce vědy a výroby, časopis se zabývá proble­
matikou hospodářské reformy, směry a ten­
dencemi vědeckotechnického rozvoje, sociálně 
ekonomickými problémy, problémy práce a 
spolu s tím i ekonomicko-matematickými me­
todami a optimalizací výroby. Uvádí problé­
mové okruhy i výsledky z oblasti sociálního 
plánování a metod řízení, dále statistické 
údaje, pojednává o organizaci průmyslové 
výroby v cizině, o ekonomické praxi. V ča­
sopise je vymezeno místo recenzím a infor­
macím o nej lepších knihách, které byly v ob­
lasti ekonomiky vydány v probíhajícím roce, 
i dopisům čtenářů.

Protože je časopis určen širokému okruhu 
čtenářů, kteří se zajímají o současné pro­
blémy ekonomické teorie a praxe, snaží se 
redakce udržovat s nimi stálý kontakt. Jed­
nou z forem tohoto spojení je právě zavá­
děná rubrika Dialog se čtenářem, v níž re­
dakce hodlá vést diskusi se čtenáři o pro­
blémech jim blízkých podle jejich profese 
a zájmů. Nadhozené diskusní otázky jsou 
předkládány vědcům a praktikům a tvoří tak 
základ rozsáhlé a plodné diskuse.

Mezi podobně zaměřenými časopisy vydá­
vanými v SSSR EKO jako jediný pravidelně 
publikuje materiály o ekonomice dalších so­
cialistických zemí. Byly to již stati o ekono­
mice Maďarska, Polska, Německa, Českoslo­
venska; další materiály se budou publikovat 
v rubrice Na návštěvě je u nás ..., která je 
tomuto okruhu vyhrazena.

Časopis EKO tak seznamuje své čtenáře se 
současnými ekonomickými názory, s novými 
poznatky o průmyslové výrobě, s obecnými 
i specifickými otázkami organizace a řízení, 
s aplikací ekonomicko-matematických metod 
při řešení národohospodářských úkolů a se 
zkušenostmi získanými v SSSR i v cizině.

Marta Palatová

Vatikán na křižovatce dějin
Svět, ve kterém žijeme, zůstává přes určité 
zmírnění napětí třídně rozdělen. Rozpor mezi 
světem kapitalismu a světem socialismu se 
stále více projevuje jako střetávání ideologic­
kých základů dvou protichůdných společen­
ských systémů. Jednotící ideologií světové so­
cialistické soustavy je učení marxismu-lcni- 
nismu, zatímco ideologie katolicismu vystu­
puje stále výrazněji jako nejvlastnější ideo­
logický základ kapitalistického společenského 
zřízení. Ideologie katolicismu je zároveň nej­
vlivnější. nejútočnější a nejrozšiřenéjší forma 
společenského vědomí. Přiznal to zcela jed­
noznačné i jeden z nejvlivnějších ekonomů a 
obhájců amerického imperialismu John K. 
Galbraith ve své knize The New Industrial 
State. „V minulosti jsme navrhovali řešení 
předkládaná kalvinismem a neudělali jsme 
žádný pokrok. S řešeními, která nabízí kato­
licismus, se nám povede lépe. Tato řešeni 
budou možná méně uspokojovat duši kalvi­
nisty, ale mohou posloužit k tomu, aby ji 
udržela dále na tomto světě.“ [4 : 337],

Tento problém ze svého hlediska pociťují 
sami američtí katolíci. Vydali v letech po dru­
hé světové válce celou řadu knih, v nichž se 
zamýšlejí nad svým vztahem k americké spo­
lečnosti a nad svým postavením v ní, ale 
i v celém poválečném světě. Katolická církev 
v USA se svými více než 50 milióny věřících 
představuje nejvýznamnější, nejlépe organi­
zovanou a stále ještě jednotným učením ve­
denou křesťanskou církev nejen v USA, nýbrž 
v celém křesťanském světě. Nadto svým úz­
kým spojením s vládnoucími vrstvami USA 
představuje i významného mocenského činite­
le, jehož názory a stanoviska jsou prosazována 
ve Vatikáně, i když teologové evropských ka-

320



tolických zemí tato stanoviska buď odmítají, 
nebo přijímají s výhradami.

Americký katolicismus nepopiratelně stále 
výrazněji působí na hodnoty, cíle a záměry 
americké společnosti, i když se ve svých nej­
lepších myslitelích nedovede zbavit dojmu, 
že vliv katolické církve na americkou společ-' 
nost a kulturu je poznamenán rozkolísanosti 
a určitou nevyjasněností. Přitom sociologové 
katolické církve v USA si uvědomují, že jsou 
v podobné situaci jako politologové, kteří mají 
vysvětlit a zdůvodnit členství v Demokratické 
straně osobností tak odlišných, jako je sená­
tor Eugene McCarthy a George Wallace. Proto 
si myslitelé a sociologové katolické církve 
stále naléhavěji kladou otázky, čím a jak 
působí katolická církev na strukturu a na 
hodnoty společnosti USA. Mnoho mohou na­
povědět takové rozporné jevy v katolické 
církvi v USA, jako je třeba stanovisko, které 
v otázce kontracepčních prostředků zaujal 
v říjnu 1967 Světový kongres katolických laiků 
a Pavel VI. v encyklice Humani generis. Je to 
společensky velmi významná otázka, protože 
se týká denního života miliónů katolíků v ce­
lém světě a protože na základě výzkumů kato­
lických sociologů v té věci se učením kato­
lické církve neřídí ani lidé, kteří se považují 
za katolíky a chtějí jimi zůstat.

Známý švýcarský teolog Hans Küng se pro 
tuto otázku a také pro otázku kněžského celi­
bátu a papežské neomylnosti dostal do ostré­
ho konfliktu s Vatikánem. Tyto otázky způ­
sobily v katolické církvi hluboký rozkol a di­
ferenciaci názorů. Jsou to jedny ze základních 
otázek církve, která se po staletí pyšnila tím, 
že v této oblasti suverénně vládne nad dušemi 
miliónů lidí. Hans Küng své názory uveřejnil 
v knihách Církev a Neomylný a vydal se na 
cestu kolem světa, aby je obhajoval. Právě 
v USA Vatikán nedovolil Küngovi šířit tyto 
myšlenky mezi věrnými Vatikánu. Küng o tom 
sám říká, a tím také dosvědčuje, že i masy ka­
tolíků ve všech částech světa jsou soustředěny 
především na otázky sociální spravedlnosti a 
míru. A to také donutilo Vatikán, aby na II. 
vatikánském koncilu a v dokumentech jím při­
jatých věnoval otázkám spravedlnosti a míru 
prvořadou pozornost. „Po uveřejnění knihy 
Neomylný jsem na cestě kolem světa zjistil, 
že průměrný katolík se o tyto otázky příliš 
nezajímá. Mnozí se zajímají o praktické dů­
sledky křesťanské víry ve velmi konkrétních 
otázkách, jako jsou kontrola početí, sociální 
spravedlnost a mír. Otázka neomylnosti se 
jim zdá příliš teoretická. Pro systém katolické 
církve je to však otázka velice důležitá, pro­
tože je spojena s otázkou moci ve společnosti. 
Pro římskou kurii má nesmírný význam, mu­
si-li své činy zdůvodňovat, nebo ne. Jestliže 
někdo může dělat prohlášení, která se nemo­
hou mýlit proto, že má jako zvláštního pomoc­
níka Ducha svátého, pak ovšem otázka rozu­
mu má druhořadý význam. Sám nejsem proti 
autoritě — jsem jednoznačně pro autoritu 
uvnitř církve — ale tato autorita musí být 
založena na lidských vlastnostech" [6 : 56].

Už tenhle citát svědčí dostatečně o tom, že

Vatikán se ocitl na rozcestí, jestliže takovéhle 
názory může zastávat vzdělaný teolog, který 
se považuje za oddaného katolíka. A co udi­
vuje ještě více, Kung získal pro tyto názory 
statisíce stoupenců, zejména mezi mládeží.

Je proto pochopitelné, že nejvýznamnější a 
nejvlivnější oddíl katolické církve se zamýšlí 
nad těmito otázkami a že si v té souvislosti 
klade otázku, jak toto vše souvisí se spole­
čenskou funkcí teologie, tj. racionálního vy­
jádření tajemství víry. Katoličtí sociologové 
USA hledají v té věci pomoc u Comta a Maxe 
Webera. „Katolicismus neměl jiné volby, 
chtěl-li zachovat jednotu své sociální funkce, 
než potlačit nesmiřitelné výbuchy nábožen­
ského ducha v myslích jednotlivců stanove­
ním absolutní viry jako první povinnosti 
křesťana. Neviděl jiné bezpečné základny pro 
mravní závazky jiného druhu a jiných oblastí 
života“ [1 : 33],

Myslitelé a sociologové Vatikánu se stále 
více zamýšlejí nad skutečností, že náboženství 
a jeho institucionalizované formy vždy byly 
v nějakém poměru ke společnosti a ke kultuře 
státu, v němž žijí. Odpovědi na tyto otázky 
vedly také v USA, ale i jinde, k hluboké dife­
renciaci mezi věřícími, mezi kněžimi, dokonce 
i mezi knížaty církve. Byly to zejména otázky 
a problémy, jako jsou náboženská výchova 
nového pokolení, reformy liturgie, kontra- 
cepční prostředky, celibát kněží, problém ra­
sový a problém míru. Většina katolíků se cí­
tila dobře a bezpečně ve staré struktuře kato­
lické církve s jejími jistotami absolutní víry. 
Pro tyto lidi nebylo zásadního spojení a od­
povědnosti mezi občanskými právy a spásou 
jejich duše. Viděli to jen jako vnější „poli­
tické“ problémy, které vždycky byly a vždyc­
ky budou. Našlo se však hodně lidí v kato­
lické církvi, kteří už tak myslet nemohli.

Tak začal už před II. vatikánským konci­
lem, ale zejména po něm uvnitř katolické 
církve boj za reformy. Tak se reforma církve 
stala pro Vatikán, jeho myslitele a hodnostáře 
hlavním sociologickým problémem. Vatikán 
používá stále více těch sociologů, filosofů a 
teologů, kteří přišli k závěru, že ani moderní 
teologie, ani moderní sociální vědy nedosáhly 
takové úrovně, aby jejich závěry a teorie 
mohly být použity jako spolehlivé vysvětlení 
soudobých náboženských jevů. Vatikán hledá 
v této fázi dějin řešení těchto otevřených pro­
blémů posilu v tezi, že jeho sociální struktura 
farností a diecésí souhlasí s klasickým a by­
rokratickým modelem Maxe Webera. Zdůraz­
ňuje, že má dobře určenou hierarchii autorit, 
systém pravidel zakotvujících práva a povin­
nosti členů, systém postupu při zařizování 
úkolů, rozdělení práce založené na speciali­
zaci funkcí a vzájemné působení různých pra­
covních a funkčních skupin zajištěné hierar­
chickou strukturou [1 : 40—41],

V podstatě jde o nové pojetí křesťanství a 
jeho rozpracování do systému nových hodnot, 
norem, obřadů, v němž by základ měly tvořit, 
podle Vatikánu, jeho hodnoty prověřené praxí 
staletí a tisíciletí.

Přesto však se stále naléhavěji pod tlakem

321



nových skutečností života a nového poměru 
sil ve světě ozývají hlasy, že katolická nábo­
ženská reforma záleží právě ve změně základ­
ních norem, dotýkajících se klasického učení 
katolické církve, jako jsou povinné návštěvy 
mše, zpovědi a poslušnost kněží. Dochází 
k znehodnocení úřadu kněžství, který opouš­
tějí tisíce lidí i v zemích Latinské Ameriky, 
kde právě kněžství bývalo po staletí zárukou 
společenské jistoty. Je to výrazem rostoucí 
nespokojenosti s tradičními institucemi kato­
lické církve.

V celé západní společnosti dochází k tomu, 
co lze nejvýstižněji nazvat procesem zesvětšťo- 
vání. Projevuje se to v tom, že se „uvolňují 
pouta světa od náboženského a kvazinábožen- 
ského chápání sebe sama, mizejí všechny u­
zavřené světové názory, dochází k rozpadu 
všech nadpřirozených mýtů a posvátných 
symbolů. Lze to označit také jako defatali- 
zaci dějin. Člověk objevuje, že svět má na 
starosti on a že už dále nemůže vinit osud 
nebo fúrie za to, co se světem udělá. Sekula­
rizace odvrací pozornost člověka od světů po­
smrtných k tomuto světu, k tomuto času. Diet­
rich Bonhoeffer to v roce 1944 vyjádřil násle­
dovně: „Člověk spěje do věku zralosti“ [12 : 
: 178].

Vatikán a západní křesťanství vůbec trápí 
v těchto souvislostech otázka, co bude s křes­
ťanstvím vůbec. Utěšují se na základě četných 
sociologických výzkumů a jejich zobecnění 
tím, že se dá očekávat, že v západním světě 
zůstane struktura farností a denominací. Jsou 
si však vědomi toho, že na tom budoucnost 
světa nezáleží. Stále více myslitelů Vatikánu 
přichází k závěru, že budoucnost světa záleží 
např. na tom, jakou úlohu bude hrát křes­
ťanství ve vyvíjejícím se světě zemí Asie, 
Afriky a Latinské Ameriky. Kladou si otázku, 
zda katolická církev zůstane autoritativním 
učitelem pro laiky i kněze. Nejvíce je zajímá 
odpověď na otázku, zda přežije křesťanství 
tak, jak je známe. A na otázku o budouc­
nosti náboženství je stále častěji přijímána 
odpověď, která se objevuje stále více v anke­
tách a výzkumech tohoto druhu: „To ví jen 
Bůh“ [12 : 183],

Vatikán se přes všechny jemu nepříjemné 
jevy nevzdal. Je naopak připraven učit se od 
svých největších a nesmiřitelných odpůrců, 
aby si i v nových podmínkách existence svě­
tové socialistické soustavy udržel vládu nad 
dušemi a vědomím lidí.

Ideologové katolické církve důkladně stu­
dovali a studují názory klasiků marxismu o 
náboženství a provádějí ve své duchovní vý­
zbroji potřebné změny. Jen proto může být a 
je ideologie katolické církve už dlouhá léta 
osvědčeným a spolehlivým spojencem a stále 
více podněcovatelem a duchovním původcem 
většiny forem a projevů antikomunismu a 
antisovětismu. Ideologická diverze se stává 
hlavní zbraní kapitalismu proti socialistickým 
zemím.

Proto poněkud překvapuje, že dosavadní 
práce věnované antikomunismu a antisovětis­
mu nevěnují při analýze ideologické diverze

patřičnou pozornost vlivu ideologie katolické 
církve a její významné části — sociálního učení 
církve. Stále nebyly vyvozeny žádoucí důsled­
ky ze skutečnosti, že katolická církev' a Vati­
kán jako její představitel a mezinárodní stře­
disko představují jediný důsledný ideologický 
světový názor, začleněný do důmyslného sys­
tému náboženské ideologie, sociálního učení a 
světové organizace řízené z jednoho centra. 
Tato ideologie a sociální učení je a stále více 
chce být jedinou důslednou alternativou mar- 
xisticko-leninského světového názoru.

Otázky ideologického boje vystupují v pod­
mínkách současného světa do popředí zejména 
proto, že buržoazní vládnoucí kruhy už po­
chopily, že světovou socialistickou soustavu 
nemohou překonat vojensky, ekonomicky ne­
bo politicky, ale že mohou narušovat proces 
sjednocování světové socialistické soustavy 
tzv. ideologickou diverzí. Proto se pokoušejí 
o postupný a soustavný rozklad ideologického 
základu a hodnotového systému světové socia­
listické soustavy. K tomu účelu využívají oži­
vování nacionalismu a náboženské ideologie. 
Přitom se soudobý imperialismus opírá v mí­
ře, které není věnována odpovídající pozor­
nost, o spolupráci různých náboženských spo­
lečností a organizací, zejména katolické círk­
ve. Vatikán v tomto svém přístupu sleduje 
své vlastní dlouhodobé cíle.

Největší chybou by bylo podceňovat jak Va­
tikán, tak vládnoucí kruhy, které se od vy­
dání Komunistického manifestu mnohému na­
učily.

Lenin v Dopise evropským a americkým děl­
níkům upozorňoval na to, že imperialisté se 
dovedou poučit ze svých porážek a že se proto 
snaží vypracovat „nejdokonalejší mezinárodní 
strategii“ [8:441—449] boje proti revolučním 
silám, a zároveň tak ukázal, jak z antiko- 
munistické jednoty třídních zájmů kapitalis­
tických států vyplývá jejich solidární postoj 
proti antiimperialistické revoluční frontě a 
podpora budování mezistátních kapitalistic­
kých sdružení. Proto klade imperialismus hou­
ževnatý a tvrdý odpor historickému přechodu 
od kapitalismu k socialismu.

Výrazem toho byla zejména po druhé svě­
tové válce tzv. teorie „severoatlantického spo­
lečenství“, kterou tito ideologové vydávají za 
alternativu komunistického vývoje lidstva. 
Proti realistickým návrhům světové socialis­
tické soustavy na upevnění mezinárodní bez­
pečnosti, na zachování míru a na rozšíření 
hospodářské spolupráce kladou imperialisté 
návrhy, které mají zastřít snahu o nadvládu 
nad světem poukazy na atlantické společen­
ství. Teoretickým základem tohoto atlantic­
kého společenství je tzv. „atlantická civili­
zace“. Jádro této civilizace tvoří „helénismus, 
židovsko-křesťanské náboženství a římské 
právo“ [11 : 31—40],

Určující úlohu v této strategii hraje ideolo­
gický systém a sociální učení katolické církve.

Vatikán obohacuje totiž „nejdokonalejší 
mezinárodní strategii“ současného imperialis­
mu o zkušenosti téměř dvou tisíc let a o ve­
likou znalost člověka. Tato znalost člověka a

322



tyto zkušenosti Vatikánu znamenají pro impe­
rialisty v jejich boji se socialismem neobyčej­
ně významného a cenného spojence. Západní 
ideologové jsou přesvědčeni, že jen za pomoci 
Vatikánu je určitá naděje na vážné oslabení 
marxismu-leninismu jako ideologie dělnické 
třídy a jejího vědeckého světového názoru. .

Vatikán si ovšem neuvědomil nebezpečnost 
marxistické ideologie ihned. Trvalo mu to do­
konce velmi dlouho. Nadto Vatikán netvoří 
dnes monolitní celek. I tak stará organizace, 
jako je katolická církev, prochází, jak ukázal 
II. vatikánský koncil a události, které mu 
předcházely a které se dnes projevují, hlubo­
kou krizí. To však nemění nic na tom, že si 
Vatikán zachoval ješté u pozoruhodné části 
lidstva velký morální úvěr, který mu umož­
ňuje vykonávat citelný vliv na veřejné mí­
nění a ovlivňovat vědomi a svědomí věřících 
i v socialistických zemích. Pro rozpory, které 
se ve Vatikánu projevují, je třeba k celé této 
problematice přistupovat diferencovaně a za­
měřovat se na možné spojence z řad katolic­
kých dělníků a demokraticky smýšlející části 
duchovenstva. Myšlenka získat masy věřících 
pro proti imperialistický boj byla opětovně vy­
jádřena v četných dokumentech mezinárod­
ního dělnického a komunistického hnutí.

Tak Mirot'ý manifest přijatý na poradě před­
stavitelů komunistických a dělnických stran v 
Moskvě v roce 1957 přijal výzvu „Ke všem 
lidem bez rozdílu politického a náboženského 
přesvědčení!“ V prohlášení moskevské porady 
v roce 1960 se konstatovalo, že „jakékoliv roz­
díly v politických, náboženských a jiných 
otázkách nesmějí rušit semknutost všech sil 
dělnické třídy proti válečnému nebezpečí“. 
V prohlášení přijatém v Karlových Varech 
v roce 1967 Za mír a bezpečnost v Evropě se 
obrátily komunistické strany zvláště na věřící 
všech vyznání, kteří nalézají v náboženském 
přesvědčení motivy pro své úsilí o mír a so­
ciální spravedlnost.

Mezinárodní porada komunistických a děl­
nických stran v roce 1969 v Moskvě dospěla 
k závěru, že na základě vážného zostření so­
ciálních rozporů v mnoha kapitalistických ze­
mích jsou dány možnosti pro svazek dělnic­
kého revolučního hnutí s širokými masami 
věřících v boji proti imperialismu a moci mo­
nopolu. V závěrech porady se říká, že komu­
nisté jsou přesvědčeni, že právě tímto způso­
bem, cestou rozsáhlých styků a akční jednoty, 
se masy věřících stanou aktivní silou v proti- 
imperialistickém boji a při hlubokých spole­
čenských přeměnách, ke kterým dochází v 
různém stupni na celém světě. Porada dospěla 
k přesvědčení, že ke změnám v třídním uvě­
domění katolických mas, k dílčí změně posto­
jů části duchovenstva, například v jejich pří­
stupu k mnoha problémům současnosti, vý­
razně přispěla nová historická situace, nový 
poměr sil ve světě.

Vedoucí postavení v dnešním buržoazním 
světě má v oblasti ideologie katolická církev. 
Pro další vývoj jsou rozhodující právě znám­
ky krize v životě katolické církve. Projevují 
se konkrétně v její neschopnosti zabránit ší­

ření myšlenek vědeckého komunismu ve světě. 
Komunismus se uplatňuje v současném světě 
nejen jako ideologie; v mnoha zemích došlo 
k socialistické přeměně společnosti, v SSSR 
se úspěšně buduje materiálně technická zá­
kladna komunismu.

Hlavni příčina kritického stavu katolické 
církve je v tom, že církev je objektivně ná­
strojem odumírající třídy, součástí společen­
ského zřízení, které se otřásá ve svých zákla­
dech. Při dosavadním střídáni společensko- 
historických řádů se katolická církev dovedla 
udržet proto, že se uměla přizpůsobit nové 
třídě. Tak např. na I. vatikánském koncilu 
se církev rozešla s feudálním řádem, kterému 
sloužila po staletí.

Západní ideologové vykládají vědecké po­
suzování nových jevů v životě církvi a snahu 
komunistů rozvinout spolupráci s katolíky na 
třídním základě jako rezignaci v otázce mar- 
xisticko-leninského učení o náboženství. Sku­
tečností zůstává, že část duchovenstva v mno­
ha případech zaujímá stanoviska, která jsou 
objektivně v zájmu pokrokových sil, rozklá­
dají bašty kapitalistické reakce a podporují 
pokrokové síly lidstva.

Nejchytřejší hlavy katolické hierarchie po­
chopily, že budou-li otevřené zastávat pro- 
imperialistická stanoviska, bude je to izolovat 
od mas věřících. Nejvyšší hodnostáři katolické 
církve usilují o upevnění svých pozic zejména 
v dělnické třídě, majíce na paměti výrok Pia 
XI., že největší hanba 19. století je to, že cír­
kev ztratila dělnickou třídu. V té souvislosti 
je příznačné úsilí Pavla VI. a jeho výzvy 
k příměří a třídní spolupráci. Úspěchy národ­
ně osvobozeneckého hnutí přiměly církevní 
hodnostáře, kteří se spojili s neokolonialismem 
a s místní národní buržoazií, aby vytvářeli 
národní kádry duchovenstva, které by měly 
pomoci udržet pozice křesťanských církvi v 
Africe a Asii po vyhnáni koloniálních vládců.

Co dává prostým věřícím, dělníkům, rolní­
kům a příslušníkům středních vrstev, podnět, 
aby bojovali za mír, za společenský pokrok, 
za přeměnu hospodářské společnosti po boku 
komunistú-ateistů? Společné zkušenosti z tá­
borů smrti, z partyzánských válek, ze stávek, 
z mírového hnutí. Spolupráce komunistů s ka­
tolíky se zvolna stává jedním z nejaktuálněj­
ších jevů dělnického hnutí ve světě. Úkol 
současnosti je přenášet zkušenosti zdola na 
úroveň národní a hledat cesty ke sblížení me­
zi katolickými společenskými a odborovými 
organizacemi a odpovídajícími organizacemi 
komunistických a dělnických stran. Mezi ka­
tolickou inteligencí roste zájem o otázky vě­
deckého komunismu. Katolická hierarchie a 
ideologická diverze se snaží zabránit sjedno­
cení sil, které jedině mohou dovést k vítězství 
boj za mír a sociální pokrok. [2; 5]

Vatikán dělá svou protikomunistickou poli­
tiku proto, že stále patří k největším vlast­
níkům půdy na světě. Vlastní zároveň akcie 
největších a nejvlivnějších monopolů USA. 
To ho staví do jedné fronty s nejreakčnějšími 
silami současnosti.

Prohlubující se spolupráci vládnoucích kru-

323



hů USA s Vatikánem potvrdil znova president 
Nixon. „Máme zájem na nejužší konzultaci a 
rozhovorech s Vatikánem. Poznal jsem např., 
že můj rozhovor s papežem Pavlem mi ne­
obyčejně pomohl. Sel velice do šířky a já jsem 
dostal informaci a také radu, kterou považuji 
ze velmi významnou .. . Je důležité, aby USA 
měly s Vatikánem úzké konzultace ve věcech 
zahraniční politiky, na nichž má Vatikán vel­
ký zájem a velmi velký vliv.“ [13 : 71]

Na tyto skutečnosti nelze zapomínat v žád­
né fázi jednání s Vatikánem, neboť jeho spo­
jenectví se západní monopolistickou velko- 
buržoazií ovlivňuje a do veliké míry určuje 
jeho dlouholetou strategii a taktiku.

Zejména v padesátých letech Vatikán pod 
vedením Pia XII. znova a neúnavně dokazo­
val svou spolehlivost, ale také velkou použi­
telnost v boji proti komunismu, proti Sovět­
skému svazu. Tehdy to byl mimo jiné dekret 
o exkomunikaci komunistů z července 1949. 
Významnou pomocí imperialismu ze strany 
Vatikánu také bylo, že Pius XII. dal celou 
myšlenku tzv. Milostivého léta 1950 do služeb 
protisovětské politiky.

Vatikán si takhle v podstatě počínal až do 
nastoupení Jana XXIII. a do svoláni II. vati­
kánského koncilu.

Vláda Jana XXIII. a II. vatikánský koncil 
představují poměrně hluboké změny. V tom 
smyslu jsou počátkem nového období v životě 
celé té složité společenské organizace, jakou 
je katolická církev. Jde zejména o orientaci 
na řešení sociálních problémů tohoto světa, 
o určité náznaky demokratizace ve správě 
církve zřízením stálé synody biskupů, kteří 
spolu s papežem mají v církvi rozhodovat, a 
o dost hluboké reformy v organizaci a pravo­
moci římské kurie a papežského dvora.

Jedním z nejvýznamnějších jevů na II. vati­
kánském koncilu bylo, že nejreakčnějším si­
lám římské kurie se nepodařilo prosadit od­
souzení komunismu koncilem. Tak se projevila 
změna v poměru sil ve světě v této oblasti 
společenského života. V důsledku toho došlo 
k hlubokému procesu diferenciace v katolické 
církvi. Probíhá nejen mezi prostým duchoven­
stvem, ale i mezi biskupy, ba dokonce mezi 
knížaty církve a uvnitř řádu jezuitů. Na to 
nelze zapomínat, chceme-li správně poznávat 
a posuzovat situaci ve Vatikáně.

Ani na chvíli však nesmíme zapomenout na 
to, že nejde o změny v cílech, nýbrž jenom 
o taktické úpravy v metodách. Řekl to docela 
jednoznačně papež Pavel VI. i vatikánský 
rozhlas brzo po skončení II. vatikánského 
koncilu.

Papež Pavel VI. prohlásil před 15 000 kato­
lických dělníků z různých národů, kteří se 
21. května 1966 shromáždili ve Svatopetrském 
chrámu, aby oslavili 75. výročí encykliky Re­
tům Novarum, jak o tom informovala 22. květ­
na 1966 agentura Reuter:

„Církev se nepřipojila a nemůže se připojit 
k sociálním, ideologickým a politickým hnu­
tím, která čerpají svůj počátek a sílu z mar­
xismu. Marxistický materialismus vystavuje 
lidi nejškodlivějšímu pokušení. Ateismus, kte-

rý marxismus hlásá a podporuje, neprospívá 
vědeckému chápání vesmíru a civilizace. Je 
to naopak zaslepenost, která bude nakonec mít 
pro společnost nejvážnějši následky. Třídní 
boj poškozuje sociální mír, zabraňuje jeho 
nastoleni a nevyhnutelně vede k násilí a 
útlaku.“

Polooficiální mluvčí Vatikánu Osservatore 
Romano to opakoval zcela jednoznačně o dva 
roky později: „Nic se nezměnilo ve vztahu 
náboženství ke komunismu. Bylo by chybou 
si myslet, že všechny dokumenty koncilu a 
sociální encykliky něco změnily. Dokumenty 
koncilu a sociální encykliky tvoří dokonalou 
alternativu komunismu, i když v nich není 
jmenován.“ [10]

Časopis Otázky míru a socialismu z prosince 
1969 upozorňuje na to, že z ideologického hle­
diska je stále náročnější a aktuálnější pro­
blém sociálního učeni katolické církve. Církev 
si totiž začíná uvědomovat ve svých nejlep­
ších představitelích, že se svým sociálním uče­
ním dostala do ostrého rozporu s vývojem 
lidských dějin. Uvědomuje si, že na všechny 
naléhavé otázky musí hledat a zformulovat 
svou odpověď a postavit ji proti stanovisku 
marxismu-leninismu jako svou křesťanskou 
alternativu.

To je hlavním smyslem toho, co Jan XXIII. 
nazval aggiornamento, což není nic jiného, než 
úsilí o obnovení, zmodernizování církve. Žádné 
Vatikánem navrhované opatření nejde totiž 
za nedotknutelnost sociálně ekonomických zá­
kladů kapitalismu. Plně platí, že logickým 
dovršením sociálního učení katolické církve 
je tradiční hlásání sociálního míru a smíru 
ve společnosti, míru mezi třídami, mezi vlast­
níky výrobních prostředků a proletáři. Církev 
vidí stále klíč k řešení všech sociálních pro­
blémů ve sdružení pracovní síly a kapitálu, 
tak jak to hlásají všechny tzv. sociální en­
cykliky počínaje Rerum Novarum Lva XIII. 
z roku 1891, přes Quadragesimo Anno Pia XI. 
z roku 1931, Mater et Magistra Jana XXIII. 
z roku 1961 až k Populorum Progressio Pav­
la VI. z roku 1967 a k Octogésima adveniens 
z roku 1971. To všechno znova potvrzuje hlu­
bokou a stále aktuální pravdivost slov V. I. 
Lenina o tom, že cílem klerikalismu je „obra­
na křesťanského“ (ve skutečnosti však kapi­
talistického) zřízení a boj proti .rozkladným1 
(to jest socialistickým) snahám“ [9 :223).

Jak si vysvětlit zájem Vatikánu na uzavře­
ní dohod se socialistickými státy? Světovým 
tiskem prošla zpráva, že koncem února 1971 
odejel poprvé od Velké říjnové socialistické 
revoluce do Moskvy arcibiskup A. Casaroli, 
pověřenec Vatikánu pro jednání se socialistic­
kými státy. Sovětský svaz navštívil v té době 
znova kardinál Willebrands, sekretář vati­
kánského sekretariátu pro jednotu křesťanství, 
a dokonce i generál jezuitů Arrupe.

Vysvětlení je jednoduché. Přes jednoznačná 
prohlášení Pavla VI. z 21. května 1966, vati­
kánského rozhlasu z 11. 5. 1968, přes jedno­
značná protisocialistická a protikomunistická 
stanoviska sociálních encyklik a základních 
dokumentů II. vatikánského koncilu přišli

324



představitelé Vatikánu k závěru, že SSSR a 
celou soustavu socialistického společenství ne­
lze zničit a že je třeba se připravit na dobu, 
kdy katolická církev bude muset žít v pod­
mínkách světové socialistické soustavy. Po­
chopili, že leninská politika mírového soužití 
států s různým společenským zřízením si zís­
kala podporu miliónů ve všech světadílech a 
že tedy bude třeba hledat mírové řešení nej­
základnějších problémů současnosti.

Nelze ovšem očekávat, že se Vatikán vzdá 
svých pozic. Bude nabízet a historicky zdů­
vodňovat zejména tzv. křesťanským zjevením 
a praxí prvotního křesťanství své pojetí obec­
né solidarity mezi lidmi. Bude zdůvodňovat, 
proč katolická církev po dlouhá staletí své 
téměř absolutní vlády ve středověku prosa­
zovala všemi prostředky učení o svaté říši. 
Bude to zdůvodňovat zejména napětím mezi 
politickou realitou a lidským vědomím práva, 
jak je formulovaly filosofické a teologické 
školy středověku. Přes skutečnost, že Vatikán 
patří k největším kapitalistům všech dob, 
bude zdůrazňovat, že katolická církev jako 
„čistě duchovní moc“ usiluje o mír na základě 
svého učení o obecném lidství, o spolupráci 
mezi státy na úrovni mezinárodní sociální 
spravedlnosti a s cílem všeobecného obecného 
blaha. Bude hovořit o katolickém internacio­
nalismu ve smyslu křesťanského univerzalis- 
mu. Jeho mluvčí to budou vydávat za projev 
vůle lidí a lidstva po jednotě navzdory všem 
ideologickým rozporům a přehradám. Nade 
vše budou zdůrazňovat a dokazovat, že poli­
tický, ekonomický a kulturní rozvoj jsou ne­
zbytné, ale že základní zásady tohoto univer- 
zalismu má své poslední kořeny v přirozenosti 
člověka, v řádu stvoření a spasení. Církev se 
bude prohlašovat za společnost dokonalou, ob­
jímající všechny lidi všech dob.

V souvislosti s tím bude zdůrazňovat své 
svrchované právo na výchovu dětí, mládeže, 
všech lidí v duchu odkazu papeže Lva XIII. 
„Pán Bůh rozdělil vedení lidstva mezi dvě 
moci, a to církevní a státní: jedna řídí věci 
boží, druhá zase lidské... Co tedy je v lid­
ských věcech posvátného, co se týká spásy 
a úcty k Bohu, ať již svou přirozeností či pro 
vztah k cíli, to všechno podléhá moci a roz­
hodnuti církve. Všechno ostatní pak občan­
ské a státní povahy správně podléhá státní 
moci, neboť Ježíš Kristus poručil dáti císaři, 
což císařovo. Bohu, což Božího jest“ [3 : 24— 
—25], Ve smyslu odkazu Lva XIII. bude dů­
sledně požadovat, aby „všechna školní výchova 
a výuka, totiž učitelé, duch vyučování, knihy 
všech oborů, zkrátka vše bylo proniknuto 
křesťanským duchem a aby bylo vedeno ma­
teřskou bdělostí Církve . . . Aby dítě nebylo 
vyučováno náboženství jen v některých hodi­
nách. nýbrž aby všechno vyučování bylo pro­
niknuto duchem zbožnosti.“[ 3 : 40]

Dá se proto očekávat, že vývoj sociálního 
učení katolické církve, která chce být alter­
nativou komunistického řešení sociálních a ji­
ných problémů, si bude stále více osvojovat 
názvosloví moderních forem buržoazního a 
maloburžoazního pojetí socialismu a reformis-

mu a bude se s nimi dále sbližovat. Podobný 
úkol má i úsilí o sjednocení křesťanských 
církví a nekřesťanských náboženství pod ve­
dením Vatikánu. Jeho nevysloveným cílem je 
a zůstane snaha překonat upadající vliv církvi 
a rostoucí proces zesvětšťování i v buržoazní 
společnosti. Zároveň pokus o sjednocení 
církvi má duchovně posílit a upevnit konzer­
vativní síly, které se stavějí proti pokroku, jak 
jej ve vědomí miliónů lidí na celém světě 
stále více představují všestranné úspěchy So­
větského svazu a celé světové socialistické 
soustavy.

Úsilí získat široké masy věřících do boje 
proti imperialismu a moci monopolů však 
v žádném případě neznamená teoretickou in­
tegraci mezi náboženstvím a marxismem-leni- 
nismem. Jde naopak o novou formu ideolo­
gického boje v podmínkách vědeckotechnické 
revoluce a rostoucí převahy světové socialis­
tické soustavy. Jde o boj o vědomí pracují­
cích mas a o jejich získání pro aktivní účast 
v boji za pochopení a uskutečňování ideálů 
socialismu a komunismu. Ve sféře ideologie 
není a nemůže být žádné mírové soužití.

Jednání, která jednotlivé socialistické země 
vedou a povedou s Vatikánem, mají spojitost 
s řadou aktuálních teoretických a praktických 
problémů, které vyžadují hluboký rozbor a 
tvůrčí přístup a řešeni z pozic marxismu- 
leninismu. Kdo chce poznat příčiny agresivity 
imperialismu, musí přistupovat k problémům 
konkrétně hstoricky a odhalit ty třídy a síly, 
které uplatňují své vlastní zájmy ve snaze 
oddálit řešení nazrálých společenských pro­
blémů jednáním. Ukazuje se, že imperialis­
mus zůstává zdrojem neustálé hrozby míru a 
sociálního pokroku. Aby se udržel, musí vy­
tvářet celý systém ideologických mýtů, teorií 
a doktrín, které mají zamlžovat jednak jeho 
skutečnou podstatu, jednak skutečný smysl 
jeho záměrů. Jeho nejvýznamnějším spojen­
cem v této fázi vývoje lidské společnosti je 
ideologie katolické církve.

Tato svérázná ideologie je neobyčejně vý­
znamnou součástí současné buržoazní ideo­
logie, jejíž hlavní funkcí je a zůstává, jak 
ukázal Lenin ve Filosofických sešitech, být 
zastřenou „vědeckou“ apologetikou sociální 
nerovnosti. V tom smyslu hovořil Lenin 
o tom, že idealismus je kněžourství, zakotvu­
jící třídní zájem vládnoucích tříd. „A kněžour­
ství (filosofický idealismus) ovšem má gnoseo- 
logické kořeny, nevisí ve vzduchu: je nesporně 
hluchým květem, ale hluchým květem, ros­
toucím na živém stromě živého, plodného, 
pravdivého, mohutného, všemocného, absolut­
ního lidského poznání.“ [7 : 322—323]

Tento hluchý květ ideologie katolické církve 
na stromě lidského poznání uspokojuje, ale 
i klame stále ještě veliké množství lidí. Proto 
všechny společenské vědy rozvíjející se na 
základě marxisticko-leninské teorie musí dnes 
více než kdy jindy v minulosti bojovat proti 
tomuto stále vlivnému hluchému květu, a 
tak přispívat k vítězství komunistické ideo­
logie, která vede lidstvo po bezpečné cestě



objektivního, absolutního lidského poznání, po 
cestě postupného poznání pravdy lidského ži­
vota a zákonů lidských dějin.

Zasedání ÚV KSC v říjnu 1972, zabývající se 
ideologickými otázkami, znova podtrhlo správ­
nost závěrů XIV. sjezdu KSC zdůrazňujících 
výchovu nového, socialistického člověka i vý­
chovu k vědeckému ateismu, k uvědomělé­
mu odmítání náboženských názorů a vlivů 
náboženské ideologie.

Zpráva předsednictva ÚV KSC zdůvodnila, 
proč socialistický člověk, aktivní, uvědomělý 
tvůrce nové společnosti, musí být osvobozen 
od předsudků a přežitků minulosti, k nimž 
patří náboženství. Zpráva upozornila zároveň 
na to, že osvobození člověka od náboženských 
předsudků nelze vyřešit za života jedné gene­
race. Jde o dlouhodobý proces výchovy v du­
chu vědeckého názoru, jde o to, probudit v li­
dech vědomí vlastní síly. Příští léta budou 
léty bojů vědy a společenského pokroku s ná­
boženstvím o vědomí a mozky mladé gene­
race. Vědecké poznatky budou mladé generaci 
stále více pomáhat lépe chápat dění v pří­
rodě i v lidské společnosti a překonávat omy­
ly, předsudky a pověry. Náboženství nabízí 
zdánlivě absolutní odpovědi na otázky lidi, 
ale ve skutečnosti rozsévá iluze, nabízí ne­
pravdivou orientaci v životě a vystupuje jako 
ideologie starého světa, jako vážná překážka 
společenského pokroku. V důsledku nastupu­
jící vědeckotechnické revoluce se objevují po­
kusy sloučit vědu s náboženstvím. Jakýkoli 
takový pokus, stejně jako snaha vyjádřit ná­
boženskou formou skutečné rozpory součas­
ného společenského vývoje a najít způsob je­
jich řešení, je klamání mas. Opravdovou a 
hlubokou krizí náboženství způsobuje střet­
nutí socialismu a kapitalismu v podmínkách 
vědeckotechnické revoluce. Náboženské pojetí 
světa nedovoluje pochopit skutečné příčiny 
sociálních střetnutí a hlubokých společenských 
přeměn v současném světě, brání v pochopení 
cest a zákonů společenského vývoje.

Literatura

[ 1] Contemporary Catholicism in the United 
States. University of Notre Dame Press 
1969.

[ 2] Dokumenty moskevské porady komunis­
tických a dělnických stran. Praha, Svo­
boda 1969.

[ 3] Encyklika O křestanské výchově mládeže. 
Olomouc, Matice Cyrilometodějská 1947.

[ 4] Galbraith, J. K.: The New Industrial Sta­
te. Boston, Houghton Mifflin Company 
1967.

[ 5] Kovalskij, N. A.: Katolíci a komunisté 
společně. Moskva 1972.

[ 6] Küng, H.: I refuse a totalitarian papacy. 
Newsweek 27. 8. 1973. '

[ 7] Lenin, V. I.: Filosofické sešity. Praha 
1953.

[ 8] Lenin, V. I.: Spisy, sv. 28. Praha 1959.
[ 9] Lenin, V. I.: Spisy, s. 36. Praha 1956.
[10] Osservatore Romano z 11. 5. 1968.

[11] Riemer, N.: The Democratic experiment. 
American political theory. New Delhi, 
East-West Press Student Edition 1973.

[12] The religious reawakening in America. 
Book by U. S. News and World Report 
1972.

[13] U. S. News and World Report ze 17. 3. 
1969.

Václav Vyšohlid

Systematický sociální výzkum manželského 
konfliktu na základě materiálu manželských 
poraden v rámci CSR

Myšlenka využití materiálů manželských po­
raden k širšímu odbornému zkoumání byla 
impulsem pro přípravu projektu systematic­
kého sociálního výzkumu na základě mate­
riálů manželských poraden v rámci CSR.1 
K tomuto účelu byly pro poradny zpraco­
vány univerzální jednotné záznamové archy, 
použitelné jak pro každodenní práci poraden, 
tak jako podklad pro širší využití.

Sociální výzkum manželského konfliktu 
vychází z určitých teoretických předpokladů 
týkajících se naší současné manželské rodiny. 
V prvé řadě si uvědomujeme, že svými funk­
cemi je rodina spjata s širší společností, 
s jejím institucionálním systémem, s ostat­
ními sociálními funkcemi. Rovněž základní 
vztahy v rodině (manželství, příbuzenství, ro­
dičovství) a výkon rodinných rolí nejsou ur­
čeny pouze vzájemnými emocionálními, osob­
ními vztahy, nýbrž i širším sociálním pro­
středím. Tyto vztahy určuje tradice, právní 
normy a další formy vnější kontroly, jejímž 
cílem je udržení integrity rodiny. Faktory pů­
sobící z vnějšku se doplňují působením ze­
vnitř rodiny, které vychází z osobních po­
třeb, snah, citů, a celkovou osobnostní cha­
rakteristikou členů rodiny. Vnitřní soudrž­
nost rodiny a manželství je tedy udržována 
jak vnějšími, tak i vnitřními silami.

Vzhledem ke spojitosti rodiny se širší spo­
lečností lze říci, že rodinný život, jeho struk­
tura a změny závisí značně na změnách ve 
vývoji globální společnosti. Rysy rodiny a 
její společenská funkce jsou historicky rela­
tivně stálejší než rodinné instituce jako spo­
lečensky akceptované normy regulující struk­
turu a tvorbu rodiny, vzájemné vztahy uvnitř 
rodiny. Současná rodina hledá normy rea­
lizace, prochází etapou transformace, která 
ji mění jak vnitřně, tak ve vztazích ke spo­
lečnosti. Tuto transformaci nelze ztotožňovat 
s jejím rozkladem, protože krize rodiny je 
obvykle vyvozována ze statistických dat o roz­
vodovosti, avšak existují informace o rostoucí 
přitažlivosti rodiny, která se tak stává stále 
více sociální, univerzální skupinou.

Prostřednictvím rodiny se v zásadě for­
muje vztah nejen dětí, ale i dospělých členů 
rodiny ke společnosti i schopnost být členem 
jiných skupin. Rodina jako prvotní skupina 
je pro jednotlivce danost, do ní se rodí, a 
není tedy záležitostí volby. To platí pro 
orientační rodinu, ve které si člověk osvojuje 
základní kulturní vzorce. V dospělosti si 
však jedinec, který se odpoutal od orientač-

326


