Dimenze ,,gender” ve vztahu soukromé a vefrejné sféry

HANA HAVELKOVA®
Institut zaklad vzdélanosti UK, Praha

The Gender Dimension of the Relationship Between Private and Public

Abstract: The study deals with the private-public relationship in modern society as
an open process in which gender relations are not only formed (created), but in re-
turn also form the connotations of these spheres according to gender understanding.
On this theoretical base, possible ways of rethinking the model of bourgeois family
which, in Czech society, has a normative power, are suggested with reference to
Arendt’s and Habermas’s concepts. Thus the current processes of a socialisation
under changing conditions can be dealt with as a complex problem of interrelations
between the private and public spheres of broadening the thus far narrow and static
conception of the family and bridging the so far separately solved problems of
family and gender.

Sociologicky casopis, 1995, Vol. 31 (No. 1: 25-38)

Kategorie vefejného asoukromého

Vznik modemi spoleénosti byl spojen se zdsadni strukturni promé&nou: konstituovanim
vetejného prostoru pro styk svobodnych jedinclt na jedné strané a konstituovanim sou-
kromého prostoru pro odchovdni téchto svobodnych jedinch na druhé strané. Proces in-
dividualizace probihd a projevuje se ve vztahu mezi témito prostory, pro néZ je stejné
vyznamné jejich institucionalni oddéleni, v tradiéni spole€nosti nezndmé a nemyslitelné,
jako mira jejich vzajemné zavislosti.

Navzdory tomu, Ze se bezpochyby jedna o Jednu ze zékladnich struktur moderni
spole¢nosti, politicka filozofie a sociologiec s kategoriemi soukromého a vefejného
v jejich uvedeném ,ramcovém* vyznamu vétSinou pfimo nepracovaly a nahrazovaly je
institucemi, které jsou do tohoto ramce ,,vepsiny“. Vztah mezi soukromou a vefejnou
sférou byl pak nejéastéji tematizovan jako vztah mezi individuem a spoleénosti & rodi-
nou a statem, mezi vefejnopravnimi a soukromopravnimi ustanovenimi a podobné.

Vedly k tomu nepochybné diivody metodologické: zejména sociologie, rodici se
jako véda pozitivisticka, se zaméfovala na pevné vymezitelné Utvary a jejich piesné
identifikovatelné funkce. Soukroma a vefejna sféra viak nejenZe nepfedstavuji takové
instituce, ale l1ze je nejspiSe charakterizovat jako dvé polohy existence, Zivota jedince, a
jejich podstatné uréeni je tedy spiSe filozofické. Nadto pojmy vefejné a soukromé ozna-
¢uji také pohyblivé atributy zminénych instituci, tedy opét jakousi nepevnou veliinu.
Neni patrné nahodou, Ze tyto pojmy zaZivaji svou renesanci aZ s nastupem ,,sociologické
imaginace® a frontdlni kritiky moderni spole¢nosti od Sedesatych let — budiZ zminéni ale-
spoh autofi, 0 néZ se opiram v této stati: Arendtova, Habermas, Sennett. Ukazuje se, Ze
jakmile jde o analyzu hlubSich spolecenskych zmé&n, disponuji tyto kategorie specifickym
heuristickym potencidlem, ktery umozZiiuje lépe pracovat s pojmy a vztahy dosud prefe-

*) Veskerou korespondenci posilejte na adresu: PhDr. Hana Havelkova, Skolni 265, 252 63
Roztoky u Prahy.

25



Sociologicky ¢asopis, XXXI, (1/1995)

rovanymi, jako je individuum a spole¢nost, rodina a stat. Domnivam se, Ze to dvojnasob
plati o analyze soucasné transformace nasi spole€nosti vzhledem k tomu, Ze charakter
vefejné i soukromé sféry stejné jako vztah mezi nimi se v obdobi socialismu dramaticky
odli$il od modelu typického pro zapadni demokracie a stile a nereflektovang urduje i po-
vahu transformace — toto hledisko aZ na vyjimky [Mozny 1991] neni v analyzach uplat-
fiovéno.

PotiZe s docenénim kategorii soukromého a vefejného maji ale jesté€ druhy zdroj, a
tim byl aZz donedavna trvajici programovy neziajem liberalistickych teorii o oblast sou-
kromého, jez byla povaZovana za vnitini zaleZitost kaZzdého jedince, aniZ by bylo reflek-
tovano, Ze tato zdleZitost vypada velmi rozdilné podle toho, jakého je ,jedinec* pohlavi.
Proto byl tento nezajem prolomen aZ vlivem radikalné feministické teze ,,os0bni je poli-
tické” (personal is political), jeZ se stala istfednim tématem feministické politické filo-
zofie. Teoretitka spoleCenské smlouvy Patemanova doklada, Ze dosavadni teorie
spoleCenské smlouvy se soustedily pravé jen na jeji vefejnou ¢ast, a doposud mlgely o
sexudini smlouvé, kterd je jeji implicitni soudasti: ,,Sexudlni smlouva je potlagenou di-
menzi teoric smlouvy, integralni soucdsti racionalni volby rodinné, prvotni dohody“
[Pateman 1988: ix]. V ramci této dohody byla vZdy pfidélena jina role muzi a jina Zené.
Délba jejich roli vedla pravé po linii soukromého a vefejného. A naopak: vztah mezi
soukromym a vefejnym Zivotem v moderni spolenosti nikdy nebyl genderové neu-
tralni.? K renesanci téchto pojmit doslo tedy pfiblizné ve stejné dobé, také z této strany.
Vztah mezi soukromym a vefejnym prostorem se stal kli¢em k analyze gender vztahl.

Touto stati chci upozornit na to, Ze tak jako plati, Ze vztah mezi soukromou a ve-
fejnou sférou determinuje spolecenské role obou pohlavi, plati také obracené, Ze spole-
éenské (politické) chdapani gender roli je ve vztahu soukromého a vefejného jednim
z hlavnich strukturotvornych elementl. Jestlize pak kli¢ovou roli v t€chto vztazich hraje
instituce rodiny, je nezbytné zproblematizovat, roz§ifit a prohloubit jeji dosavadni pojeti.
U nds za zcela nedostatené reflektovany povaZuji rozpor mezi jeji skrytou normativitou
odpovidajici modelu burZoazni rodiny a reainymi podminkami.

Verejnéasoukromé zhlediska éinnostia jejich konotaci

Podle Arendtové na vztahu vefejné a soukromé sféry stala aténska demokracie, hodno-
ceni obou prostorll je vSak nerovné. Demokracie fecké polis byla podle ni mozna jen
diky instituci oikos — soukromé organizace hospodafstvi velkého domu. Vztah mezi nimi
byl vztahem mezi nutnosti a svobodou: ,.Dfive neZ mlze zadit ,dobry Zivot* politicky, se
lidé, jako Zivé bytosti usilujici o své uchovani, stietavaji a konfrontuji s nutnosti, kterou
je tfeba opanovat a ovladnout. Na tom totiZ svoboda ,dobrého Zivota® zavisi. Opanovat
nutnost ma tedy za cil zvladnout Zivotni potieby, které na lidi naléhaji a drZi je v moci.
Toho vsak nelze dosdahnout jinak neZ ovladnutim a znasilnénim druhych, téch, kdo svo-
bodné lidi od takového tlaku oprosti: otrokii™ [Arendtova 1994]. Zivot soukromy a Zivot
politicky predstavuji dveé ,irovné existence” (Aristoteles). O Zendch se Arendtova vy-
slovné nezmifuje, je vSak znamo, Ze jim byl vykazan prostor soukromy a tedy i vyznam
(prestiz, status, distojnost) s nim spojeny.

1) Ptipojuji se zde ke vznikajici konvenci, kterd pfejima anglické ,,gender (pivodné& znamenalo
»gramaticky rod*), obtiZné prevoditelné do &edtiny, pro oznaleni tzv. socidlniho pohlavi — muZe a
Zeny jako socidlnich kategorif odli¥nych od samce a samice jako pohlavi biologického.

26



Hana Havelkovéa: Dimenze ,gender” ve vztahu soukromé a verejné sféry

Tato analyza souvisi s Arendtové zakladni filozofickou koncepci dinného Zivota,
ktery se projevuje tfemi fundamentalnimi lidskymi aktivitami: praci (labour, Arbeiten),
zhotovovinim (work, Herstellen) a jedndnim (action, Handeln).2 Labour odpovidé proce-
stim lidského téla, procesiim pfirodnim, a je definovana nutnosti, nebot’ v ni jde o Zivot a
potieby jeho zachovani — zahrnuje reprodukci v §ir§im smyslu. Nezaji$tuje jen individu-
alni preZiti, ale také Zivot druhu. Work naopak produkuje umély svét véci odlisnych od
piirody, zaroveii vnasi do Zivota rozmér stalosti a trvalosti, pfekonava pomijivost &in-
nosti labour. Ptesto za vysostné lidskou &innost pokladd Arendtova teprve (ast na
»spoleéném svet€™, jiZ je action, politické jednani. Jestlize zdivodnénim labour je repro-
dukce Zivota jako takového a zdlivodnénim work je produkce (uZitenych) véci, pak zdi-
vodnénim action je uéinit Zivot smysluplnym, vyznamnym a jen tak hluboce lidskym.
Pokud action Gsti v zakladani a udrZovani politickych utvaril, vytvafi podminku pro roz-
pominani, historii [Arendt 1960].

V antické demokracii byla jedinou doménou jedndni (action) a s nim moZnosti pl-
ného, pfesahujiciho se lidstvi, polis. Jak bylo fedeno, tato byla postavena na nesvobodé
vyloudenych (otrokli, Zen, ale i cizinch a nékterych svobodnych muzi). Vyznamovou
kontrapozici svoboda-nutnost dopliiuji dalsi: trvalost-pomijivost, svétlo-stin aj. Jak upo-
zorfiuje Habermas, tyto konotace pojmil vefejného a soukromého si (¢asteéné zprostied-
kovany renesanci) az do dne$nich dnG uchovaly ,podivuhodné normativni silu*
[Habermas 1993: 57]. V plné sile jsou akceptovany je§t€ i v analyze (idélu Zeny z roku
1949, jak ji z pozice existencialistické moralky provedla Beauvoirova, popisujici dosa-
vadni existenci muZe jako franscendenci, existenci Zeny jako imanenci. ,,Kazdy subjekt
se konkrétné uplatiiuje ve svych rozvahich jako transcendence. Napliiuje svou svobodu
teprve ustaviénym pfesahovanim a pfekralovanim k dal$im svobodam. Neni jiné ospra-
vedlnéni pfitomné existence kromé rozpinani do nekoneéné a neurdité oteviené budouc-
nosti. Pokazdé, kdyZ transcendence upadne do imanence, je to znehodnoceni existence
v jakési ,byti o sobé&‘, znehodnoceni svobody ve faktiénost.” [Beauvoirova 1966: 23].
Chté&ji-li byt proto Zeny ,,u¢astny lidského spolubyti®, neni jiné cesty, neZ se ,,vymknout
ze sféry, kterd jim byla aZ dosud vyhrazena® [Ibid.: 24]. Jes§té explicitngji je inferiorita
reprodukce (Zenské domény) vyjadiena v souvislosti s vysvétlenim, pro¢ Zena v historii
akceptovala své podiizené postaveni: tim, Ze muZ-valeénik dava v sazku sviij Zivot,
»~dokazuje, Ze to, co ma pro ¢lovéka nejvysSi cenu, neni Zivot, ale Ze tento Zivot ma
slouZit ciliim, které jsou dileZit&j$i nez on sam. (...) Proto také lidstvo nepfiznava nadta-
zenost tomu pohlavi, které rodi, ale tomu, které zabiji. (...) ne§téstim (Zeny) je, Ze bio-
logicky byla uréena, aby obnovovala Zivot, kdyZ pfece ani v jejich oich &isty Zivot sam
o sobé neni odiivodnén a pravé ten dliivod a smysl je i pro ni dileZit&j§i neZ Zivot sam*
[Ibid.: 28].

[ v moderni spolecnosti je tedy kontrapozice soukromého a vefejného Zivota cha-
pana jako kontrapozice plného a neuplného lidstvi, teprve zde se vSak vyloueni Zen
Z jedndni stava tématem. PfestoZe v moderni spolednosti od jejich zagatkd jiZz nelze ho-
vofit o vefejné a soukromé sféfe jako vyluénych doménach jednoho a druhého pohlavi,
trva vylouéeni Zen z toho, co Habermas nazyva politickou verejnosti. Piedstavitelé riz-
nych pohledil na tzv. Zenskou otazku, liberalové (J. St. Mill), socialisté (Bebel) ¢i huma-
nisté (Masaryk) se v tomto bod¢ shodovali. Spojovali rovnost pohlavi & Zenskou

2) Anglické a némecké terminy jsou origindlnimi terminy dvou verzi té%e prace: Vita activa
(n&meckd) a Human Condition (anglicka).
27



Sociologicky éasopis, XXX, (1/1995)

emancipaci pravé s ucasti na spravé véci vefejnych. Pfesto emancipace po linii univerza-
lizace obCanskych prav jednak postupovala velmi ztuha a jednak méla a ma své kritiky,
ktefi poukazuji na jeji polovigatost, formalnost ¢&i alibismus. Pfiéinou je, jak fika Haber-
mas [1993], Ze v pfipad¢ Zen nejde o pouhé roz$ifovani demokratické participace (jako
tomu bylo u tfidné€ niZe postavenych muzil), nebot’ vylouéeni Zen mélo ,,strukturotvornou
silu. Jeho korekce nezasahuje jen do oblasti ekonomické, ale i do vnitiniho soukromého
prostoru rodiny.3

To ov8em nevyjadiuje nic jiného, neZ Ze jsou funkce vefejné sféry stdle vitdiné
zavislé na funkcich soukromé sféry. S postupnou emancipaci Zen vak se stdva stile
napjatéjsi otazka, kdo a jak funkce soukromé sféry zajisti. V nadi spoleCnosti tato otazka
jiz davno ptestala byt pouze ideologickou vzhledem k tomu, Ze plna pfitomnost Zen ve
vefejném prostoru (i kdyZ ne ve smyslu plné participace v politické vefejnosti) je realitou
a v jistém smyslu i normou v mife, jakou Zadna zdpadni spoleénost nezaZila. Za téchto
okolnosti je téma zavislosti vefejné sféry na soukromé zv1ast’ ozehavé.

Nevyhodou v této situaci je nesporné i skuteénost, Ze jsme dosud nebyli zasaZeni
diskusi, kterd se v zapadni teorii vede od poéatku osmdesatych let a ktera posunuje spo-
le¢enské chapani genderu do polohy postupné spojujici hledisko rovnosti a rozdilnosti
pohlavi. V teorii i v praxi se zacala zhodnocovat specificky Zenskéd perspektiva, mj. i
v souvislosti se zhodnocovanim ,Zitého svéta“ (Lebenswelt, life world) &i kaZdodenniho
Zivota (Alltagsleben, everyday life). Zenska zkusenost, Zenské vnimani & mravni postoje
ztraceji stigma ménécennosti. Teprve timto se rozrusuji také uvedené konotace vefejné a
soukromé sféry, stejné jako nerovné hodnoceni lidskych &innosti. Zachovdni Zivota za-
¢ina mit vétsi cenu neZ boj, obsah pojmil transcendence a imanence se méni.

Mohlo by se zdat, Ze u nas tomuto trendu odpovida zdiraziiovéani role matky a vy-
znamu rodiny, které je po roce 1989 vyrazné slySet v masmédiich, tato rétorika se vsak
neopira o kulturni proces, ktery probéhl na Zapadg. Realité odpovida spise vzestup hod-
not spojenych s vefejnym uspéchem: vykonu, vefejné prestize. Konotace vefejné a sou-
kromé sféry se pfili§ nezménily a tlak na obnoveni tradi¢ni délby roli podle pohlavi je
tedy problematicky.

Zde je zfejmé na misté ptedejit nedorozuméni. Nejde mi o zpochybfiovani huma-
nizujiciho potencialu dobré rodiny ani kulturou rozvinuté dispozice k plnéni rodinné role
u Zen. Je viak zaraZejici, jak malo se nase spoletenské védy zajimaji o podminky redl-
ného naplnéni funkci ocekdvanych od rodiny. Zda se, Ze konzervativni deklarace stejné
jako postmoderni adorace Zenské moralni pfevahy jsou zaleZitosti intelektudlni elity, a to
jen jeji urdité &asti. Pfevazna Cast populace se zmita mezi snem o harmonické roding a
realitou mimofadné vysoké, dobrovolné i ekonomickym tlakem vynucené zaméstnanosti
Zen. Povinnosti socialnich véd pak oviem je hledat odpovéd’ na kantovsky poloZenou
otazku ,Jak je fungujici rodina mozna?“

Vztah rodinné ideologie a reality se ovSem netyka jen lépe ¢i hife fungujicich ro-
din. Normativita rodinného modelu uréuje normativitu gender roli pro ty, ktefi v rodiné
jsou, pro ty, ktefi do ni pravé vstupuji & z ni vystupuji, i pro ty, ktefi v ni nikdy nepoby-
vaji. MoZny dostateéng doklada zcela mensinovy podil nuklearni rodiny v na8i populaci:
»Rozhodné nemiZzeme tvrdit, Ze takové usporadéani by dnes u nés bylo vét§inovym uspo-

3) Habermas priznava v predmluvé k 18. némeckému vydani Strukturwandel der Offentlichkeit, e
st tuto skute&nost sam uvé&domil aZ po vice neZ dvaceti letech od jejiho sepsani.
28



Hana Havelkova: Dimenze ,gender” ve vztahu soukromé a verejné sféry

fadanim zakladni socialni mikrostruktury lidskych vztahi, které tvofi bazi nasi vSedno-
dennosti, anebo, chceme-li to fici jinak, naSeho obvyklého zplsobu Zivota
v mimopracovnim ¢ase. Je ¢astéji idedlem, harmonizovanou vzpominkou, trvalym cilem
na$eho snaZeni neZ pro v8echny platnou realitou” [Mozny 1990: 23]. Co je viak obsahem
této ,,vzpominky®, jeji iluzi a zaroveii tim, o nam stoji za to se snazit? MoZného analyzy
vedou od sociologie smérem k psychologii, se zaméfenim zejména na jeden z obsahil
idealniho pojmu rodiny coby sidla lasky pojaté jako monogamni vztah. Moje ivahy ve-
dou smérem opaénym, k politickofilozofickym souvislostem rodinné normativity.

Posunvobsahu pojmil,,soukromé*a,,vefejné” v modernispoleénosti

Obsah a funkce lidskych aktivit v soukromé a vetejné sféie se v moderni spoleénosti od
antické vyrazng lisi. Posun v charakteru verejné sféry je podle Arendtové zakladnim ur-
¢enim spolecnosti v pravém slova smyslu, za niZ Arendtova povaZuje pouze spoleénost
moderni. ,,Prostor spolecnosti vznikl, kdyZz vnitfni domécnost s pfisluinymi ¢innostmi,
starostmi a organizanimi formami vystoupila ze tmy domu do pIného svétla vefejné
politické oblasti. Tim se nejen setiela linie mezi soukromymi a vefejnym zaleZitostmi,
ale také smysl téchto pojmi a vyznam, ktery méla kazda z t&chto sfér pro Zivot jedince
jako soukromého ¢lovéka a jako obéana spoledenstvi, se zménil aZ k nepoznani* [Arendt
1960: 38].

Nepopira to vie, co bylo o vztahu mezi soukromym a vefejnym v moderni demo-
kracii dosud feéeno? Nikoli, nebot' s tim, jak se vefejny prostor naplnil novymi
funkcemi, naplnil se jimi i prostor soukromy. Pozoruhodné je pravé to, Ze se navzdory
zasadni zmé&né ,,napiné€"” téchto sfér opakuje aténsky model vztahu mezi nimi, tj. zavis-
losti vetejné na soukrom¢ jako ukotveni vefejné ,,svobody®, takZe se nabizi otdzka, do
jaké miry je tento vztah strukturni podminkou demokracie viibec.

Do verejné pohtické oblasti se podle Arendtové piesunuly aktivity, které oznacila
pojmy labour a work, ncni to tedy jiz vysostna oblast politické action. O tu prave
Arendtové jde — obdva se, Ze s objevenim fenoménu socidlriho je v moderni spole¢nosti
ohroZeno politické v jeho klasické pfedstavé svobodného styku autonomnich a jedined-
nych individui, u€astnicich se spole¢ného lidského svéta. Pravé v tomto smyslu se podle
Arendtové setfela ostra hranice mezi soukromym a vefejnym: do zéleZitosti politickych
se vmisily, vedle jedndni, také zaleZitosti produkce a reprodukce. Pregnantng je to vyja-
dieno v jeji definici (moderni) spoleénosti: ,,Spoleénost je forma souZiti, v niZ zavislost
¢lovéka na druhych v zdjmu Zivota samého a nic jiného nabyva vefejného vyznamu, a
kde v diisledku toho se ty &innosti, jeZ slouZi k pouhému zachovéni Zivota, nejen ve ve-
fejnosti objevuji, ale je jim dovoleno uréovat fyziognomii vefejného prostoru [Ibid.:
47]. To vede podle ni k faktické devalvaci politického jednani, a tedy vetejné sféry jako
takové.

Zaroven s tim pfinesl podle Arendtové novovéky individualismus enormni oboha-
ceni soukromé sféry. ,,Pro nas znamena soukromé sféru intimity, jaka je v fecké antice
neznama a kterou miZeme v naznacich vystopovat aZz do pozdni fimské doby, ale ktera
ve své bohatosti a mnohotvarnosti neméla obdobu v Zadné dobé pied novovékem*® [Ibid.:
38]. Pro charakter soukromého v novovéku je pak podle Arendtové rozhodujici to, Ze se
historicky objevilo jako protiklad ke spolecdenskému a nikoli k politickému, a z toho také
prameni jeho hlavni funkce: zaruovat intimitu. Je proto také v uz§im a podstatnéjiim
vztahu ke spolecenskému neZ k politickému [Ibid.: 39]. Jestlize spolecenské je narozdil
od politického uréovano pfedev§im aktivitou ekonomickou, role soukromého se tyka

29



Sociologicky ¢asopis, XXXI, (1/1995)

spife dvou poloh existence moderniho ,,soukromého ¢lovéka™: jako vlastnika a jako ¢lo-
véka viibec.

Habermas, ktery analyzoval vydé€leni vefejné a soukromé sféry z tradiéni feudalni
spole¢nosti, rozli§uje dvé oblasti vefejné sféry a dvé roviny soukromého Zivota. Rozli-
Suje verejnou spravu, ktera se vydélila z tradi¢nich mocenskych struktur (v podatcich
chapanou jako vrchnost) a burfoazni vefejnost, ob&anskou spoleénost vznikajici zdola.
Ta se vSak sklada zc soukromych, samostatné hospodaficich osob, jejichZz &innost je
nicméné vefejné relevantni — a také z vrstvy vzdélancl (Bildungsbiirger). Jejich prinik
piedstavuje politickou verejnost, zbyva pak na jednom konci politika jako takova a na
druhém pouhé ekonomické chovani. Jednd se zde tedy rovnéZ o rozliovani politického a
spoleéenského podobné jako u Arendtové. Vlastni linie mezi soukromou sférou a vefej-
nosti pak podle Habermase probihd ,sttedem domu®“. Soukroma sféra je mistem, kde si
vlastnik potvrzuje svou nezavislost je$té i na trhu, nezavislost sebe jako ,,clovéka™ na své
roli viastnika.

Soukromou instituci, kterd ma podle Arendtové ,,zaruovat intimitu“ a podle Ha-
bermase vytvaret pocit nezavislosti ,,&lovéka®, je rodina. Je tedy tfeba rozliSovat pojem
soukromého v ekonomickém smyslu soukromého podnikédni a v uZz§im smyslu intimniho
Zivota, jemuz vladla normativita burfoazni rodiny. Model burZoazni rodiny ma speci-
fické rysy. Vnitfni prostor patriarchalni malé rodiny je ,,mistem psychologické emanci-
pace, ktera odpovida emancipaci politickoekonomické* [Habermas 1993: 110]. Nejen to:
je také mistem utvafeni burZoazni kultury a mravil. BurZoazni rodina stoji na urcité ideo-
logii - nebot’ stavi na iluzi nezdvislosti, tj. na popfeni svého ekonomického piivodu a
funkci. Zaroven vsak ji Ize podle Habermase pochopit, jen pokud si uvédomime, Zc neni
ideologii skrznaskrz, Ze byla a je také vyznamnou realitou.

Ideologii burzoazni rodiny charakterizuji tfi zakladni rysy: dobrovolnost (zda se
byt zakladdna svobodné a udrZovana bez donuceni), spolecenstvi lasky, a vzdéldani (mé
zde dochazet k rozvoji schopnosti oprosténému od tcelovosti). Tyto tfi momenty se
spojuji v jeden pojem humanity, pravého lidstvi [Habermas 1993: 111]. Tato pfedstava
podle Habermase koliduje s realitou pfedev§im v tom, Ze nejenZe neni vyjmuta ze spole-
¢enskych tlakd, ale je instituci vyplyvajici z nutnosti (nikoli dobrovolnosti). Plni pfesné
vymezenou roli v procesu zhodnocovani kapitalu tim, Ze jakoZto genealogicka souvislost
zaruduje osobni kontinuitu umoZiujici jeho akumulaci, ale pfedevS§im slouZi jako
»agentura spole¢nosti* onomu sloZitému zprostfedkovani, které ,,pfi zdani svobody prece
jen zajiStuje ptisné dodrZovani spoleCensky nezbytnych pozadavka“ [Ibid.: 111]).

Zde je jadro sofistikované¢ho vztahu mezi svobodou a nutnosti v moderni spolec-
nosti, vztahu, ktery jde opét po linii soukromého a vefejného a ktery je bytostné
swgendered, neboli opakem vztahu pohlavné neutralniho. Nebot” tim, kdo ma zajisfovat
»prisné dodrzovani spolecensky nezbytnych poZadavkil“, dbat na kultivaci rodinné in-
timity a tim umozZiovat ono ,,zdani svobody", je Zena. Nejde o nutnost ledajakou. Rodina
zde piedstavuje jediny nastroj socidlni integrace poté, kdy se rozpadly vazby tradi¢ni
spole¢nosti. Spoleénost zaloZena na styku autonomnich individui je na této jeji integracni
funkci vitdln€ zavisla. Mimoradného vyznamu nabyl rozvoj osobnosti v roding, rodinna
wpchova. V ni musi byt Riesmantv niterné Fizeny c¢lovék naprogramovan tak, aby co
nejlépe obstil ve vefejném svété a aby byl schopen komunikace.

S ideologii burZoazni rodiny velmi Gzce souviselo urceni Zeny. Zena musela byt
k rodiné pfipoutdna. Némecka historicka Gerhardova doklada na pfikladu némecké peda-

30



Hana Havelkova: Dimenze ,gender” ve vztahu soukromé a vefejné sféry

gogické literatury, Ze bylo-li ureni Zeny je$t& na konci osmnactého stoleti chapano jako
socidlni nutnost, v poloviné devatenactého stoleti jiZ bylo vnimano jako Zenska pfiroze-
nost. Cituje napt. pedagoga Campeho (Otcovska rada 1789), podle néhoZ se pravé Zenské
poslani sklada z ,,obstastiiujici manzelky", ,,vychovavajici matky” a ,,pfedstavené vniti-
niho domaciho byti“ [Gerhard 1978: 128]. Campe rozliSuje dvoji uréeni Zeny (Frau):
obecné (jako &loveéka) a zvidstni (jako Weib). Jeji obecné uréeni podle ng&j Zada pozve-
dani sebe a druhych cilevédomym vzdélanim a zapojenim v3ech sil a schopnosti, jeji
zvlastni uréeni v8ak toto obecné opét rusi ,,vzhledem k jejimu poslani Zeny (Weib) a va-
zanosti pouze na pfedméty a pisobnost leZici v hranicich tohoto Zenského poslani®.
Dulezité pfitom je, Ze Campe nechape toto zvla$tni uréeni Zeny ve feuddlnim smyslu
jako privilegium, ale jako ,,nepfiznivy pomér, jako stav, ktery je podle ,,na§eho nynéj-
§iho pojeti svéta povaZovan za zdvisly a vedouci jak k duSevnimu, tak k fyzickému osla-
beni* [viz Gerhard 1978: 130]. Vnitini ideologicky rozpor je zde explicitni a neni patrné
nahodou, Ze ¢im vetsi filozof svobody, tim patriarchdlnéjsi jeho nazor na Zenu — Fichte
zv1ast’ vynikal.

Demokracie se zde dostava do rozporu se zakladnimi premisami svého sebecha-
pani. Tematizace tohoto rozporu dostala nazev Zenska otdzka a jeho fefeni bylo a je ob-
sahem Zenského hnuti. Jak jsem se ale pokusila ukdzat, rozpor nebyl pouze ideologicky
nebo spodivajici v pouhém ,zpoZdéni“ individualniho osvobozovani u Zen, ale patfil
k samotnym podminkam fungovani moderni demokracie, a je tedy mnohem hlubsi. Zaro-
vefi je neudrZitelny. Otazka ,jak je mozna fungujici rodina®“ souvisi s odstranénim tohoto
rozporu, a nema smysl klast ji osamocené, bez tematizace gender vztahli v roding i ve
vefejném Zivotg.

Piikladem toho, jak sociologie rodiny tuto vazbu obchazi, je kapitola z u¢ebnicové
»ooudobé sociologie” [Klofa€, Tlusty 1967]. Autory zajima, jaké ,.zmény v povaze a
Junkcich rodiny ptinasi industrializace a technicky pokrok [Op. cit.: 238] a konstatuji, Ze
»~empiricky neni pochyb, Ze v procesu industrializace vzrista legdini a skute€na rovnost
muzZe a Zeny a Ze zeny mohou pfejimat role ve vefejném Zivoté™ [Ibid.: 246]. Funkcemi
rodiny se rozuméji ,,ikoly, které rodina jako socidlni skupina plni v prvni fadé pro své
¢leny, nadto vSak pro spole€nost jako celek® [Ibid.: 252]. Pfedstava automatismu téchto
procestl je zaraZejici. Nikde se nesetkame s naznakem diferencovanéj§iho chapani pojmu
»Clen” rodiny. Ale pfedevim, proces industrializace se v tomto vykladu jevi duleZitgjsi
neZz proces individualizace. Logice ptistupu odpovida, Ze Zenska emancipace je vidéna
jako jakysi nesouvisejici proces, ktery ,,ma také vliv‘ na strukturu rodiny. Epistemolo-
gicky omyl zde podle mého ndzoru spodivd ve zkratu, jimZ je vynechani strukturnich
promén, které vliv industrializace na ,,zmény povahy a funkci rodiny* zprostiedkovévaji.
Na proménach vztahu soukromé a vefejné sféry lze naopak sledovat, které funkce rodiny
jsou nezbytné a Zivé, a zaroven i spontanni situaci vyvoje gender vztahli ve spoleénosti
obecné, tj. rozpoznavat, jakd mohou byt realisticka oéekavani vi¢i roding v zdvislosti na
tom, co lze odekavat od redinych jedincti — a od dané spoletnosti.

BurZoaznirodina—stdle pfijatelny model?

K tomu je tfeba uvédomit si, co bylo na prvotnim modelu burZoazni rodiny od pocéatku
realné jen z&sti. Argument osobni autonomie je ptirozené prvorady. Ze Zena byla v éfe
étosu lidskych a ob&anskych prav bytosti zavislou a podfizenou, Ze byla vzdy zéavisla na
uréitém muzi (Beauvoirova pouZiva termin ,,vazalka®) a v této zavislosti udrZzovana ve-
Fejnym pravem, totiZ tim, Ze neméla prava vlastnicka ani obganska (ij. ,,lidska), byl stav

31



Sociologicky casopis, XXXI, (1/1995)

neudrZitelny sam o sobé. Pro Zenu tak byla premisa dobrovolnosti vstupu do manZelstvi a
setrvani v ném zpochybnéna od samého zafatku (pravo na rozvod bylo jednim z pro-
sttedk{ Zenské emancipace). Problematicka byla i realita ideje spolecenstvi ldsky v sou-
vislosti s instituci manZelské smlouvy, ktera byla asto ,,stiatkem penéz*, a koneéné i
iluze vzdélani, které ma byt samo sobé uéelem — tomuto idealu odporovaly potieby pro-
fese.

Habermas demytizuje burZoazni rodinu jako instituci, ktera tim, Ze se nevymyka
spole¢enskym tlaklim, neni ani s to plnit viechna idealni oéekavani: idedl svobody od
socialnich poZzadavki, &isté lasky a vzdélani osobnosti jen pro ni samu. Zaroveii viak je
to zda se pouze rodina, kde je moZné se t€mto idealm (snaZit) pfibliZit, a jiZ tim se jeji
idealita stava také realitou, pfece jen v ni jde o ,humanitu intimniho vztahu lidi jako
pouhych lidi pod ochranou rodiny* [Habermas 1993: 112]. Z vlastni zku$enosti vime, Ze
pokud jde napiiklad o protiklad vzdé&lani osobnosti na jedné a pouhého vySkoleni
v dovednostech na druhé stran€, prvého se jedinci dostava povétsing jen v rodiné.

Rodina byla chépana také jako straZzkyné morélky, instituce mordini. Richard Sen-
nett [1992] ukazuje, jak svét dravé vefejné soutéZe postupné ztraci atributy moralniho a
tyto se stale vice vazi k rodiné. Ve shodé s tim se také péstuje obraz Zeny jako mordini
bytosti. Vidéli jsme viak, Ze viechny tyto jeji uslechtilé role nebyly spoleénosti de facto
uznany patrné pravé proto, Ze se odehravaly v soukromi. Netprosnost koneéného soudu
byla dana konotacemi veifejn¢ho prostoru transcendence a soukromého prostoru ,,pouhé*
imanence. U nas je dosud malo znamo, Ze jedna z prvnich velkych ,.feministek™ Woll-
stonecraftova [1992] neZadala jiZ v roce 1792 nic vic, neZ aby byla vechna tato huma-
nisticka prace Zeny uvnitf rodiny spole€nosti fadné uznana a ocenéna jako rovna vetejné
praci muZe. Jeji poZadavek zadina byt bran opravdu viZné aZ v poslednich asi dvaceti
letech, nikoli dosud u nés, pfestoZze mame vzacnou moZnost navazat na vlastni teoretic-
kou tradici, resp. na Masaryka, ktery si byl téchto souvislosti pfekvapivé jasnoziivé vé-
dom.

Co vlastn€ nebylo zrovhopravnéno? Dva druhy ¢innosti, oba pro moderni spoleé-
nost vitalné dalezité: neplacend péce (zahrnujici materialni, vychovnou a citovou funkci)
a placend prdce mimo rodinu, spojena s moci (muZskou dominanci ve vetejném prostoru
i v roding). Tenze zplsobena vnitinim ideologickym rozporem moderni spoleénosti,
ktera je pravou pii¢inou tenze mezi rolemi pohlavi, viak neni jedinym samorozkladnym
prvkem burZoazni rodiny. Je tfeba zminit se o dalfich dvou. Za prvé, ideologi¢nost
burZoazni rodiny tkvéla také v tom, Ze nuklearni rodina byla dfive statisticky jesté méné
¢etna, nez je dnes. Normativita rodiny pak zvlast’ postihovala v8echny, kdo v ni neZili,
vice v§ak Zeny — at’ svobodné ¢i osamélé Zivitelky déti, a jejich déti, nemluvé o détech
nemanZzelskych. Vedlo to k vétsi pauperizaci Zen neZ muzi. Za druhé, neni pravda, Ze od
Zeny byla oCekavana pouze jeji role humaniza¢ni. Neil McKendrick [1974] doklada, jak
se vZdy potitalo s jejim ekonomickym ptispévkem: v dé€lnickych rodinach pfimo s jeji
praci mimo domov, v burZoaznich s vedenim domacnosti, spodivajicim predevsim
v ,hospodarnosti — Setrnost se ve vyctu Zenskych ,,ctnosti“ uvadéla vidy na prvnim
misté. Podle McKendricka viak byla kli¢ova i jeji role ve spolecenské produkci s tim, Ze
uplatnéni vefejné Zenské prace bylo spojovano pouze s €innosti rutinni, mechanickou.

K piehlédnuti celé situace lze dobfe pouZit kategorie Arendtové. Co lze s jejich
pomoci vyvodit? Rozstépila se kategorie labour (prace zajist'uji zdkladni uZivu). Jako
politicky Ukol 0Zivy populace, tedy kol socidlni, se stala vé&ci vefejnou. To, co z ni
zhstavé v prostoru soukromém, je jednak redukovdno na obnovu rodu (plozeni a rozeni),
32



Hana Havelkova: Dimenze ,gender” ve vztahu soukromé a verejné sféry

vew

jednak rozsifeno a obohaceno o zajistovani intimity a reprodukci autonomniho individua
(citova a mravni vychova). Reprodukce v soukromém prostoru je kol Zensky. Produkce
(zhotovovdni, work) byla ze soukromého prostoru rovnéZ piesunuta do prostoru vefej-
n¢ho a to, co z ni zbylo v soukromém prostoru, nebylo jiz hospodafeni v plném slova
smyslu, nybrZ ,hospodarnost. Z 0dasti na produkci v8ak Zena nikdy v dé&jinach zcela
vyloucena nebyla — s vyjimkou bohat§i vrstvy mé§tanskych Zen a divek, o jejichZ
Hneuziteném a planém Zivoté“ se toho napsalo nemalo. Nebyla v8ak ani nikdy ,.,homo
faber®, ,strjcem™ v pravém slova smyslu, nebot’ to pfedpoklada spojeni s tfetim za-
kladnim typem lidské &innosti, s politickym jedndnim. Z aktivity jedndni (action) byly
prakticky aZ do dvacatého stoleti Zeny vyloudeny.

Osvicené hlavy vZdy vidé€ly ziejmou souvislost mezi touto exkluzi Zeny z jedndni
(nikoli z vefejného prostoru vilbec, zde jako pracujici jiz davno byly), tj. z veFejnosti
politické, a mezi nedocenénim jeji vyznamné rozsifené role ve spoleenské reprodukei.
Masaryk vidi moZnost naplnéni mravniho poslani rodiny jako podmii€nou obéanskou
rovnopravnosti Zeny, ktera ji umoZni uplatiiovat se i v rodiné€ plné ,,jako &lovék* a kvalit-
néji tak plnit svou roli vychovnou. Diagnostikoval jiZ také to, co tomuto otevieni brani:
jsou to na jedné strané konkrétni povéry, na druhé takové pojeti rodicovstvi, které zba-
vuje otce odpovédnosti za (zejména citovou) vychovu: otcovstvi neni podle Masaryka o
nic méné ,,svaté“ nez matefstvi. Masaryk tim mifi proti hypertrofovanému mytu mater-
stvi, ktery uzce souvisi s popsanou ideologii burZoazni rodiny. Pokud jde o povéry, uvadi
na prvnim misté€ povéru domdcnosti, spoéivajici v presvédceni, Ze si uréité véci musi
&lovék udélat sam doma — Zena je zde uméle zaméstnavana vic, nez je ticba. Masaryk
hovoii o ,,nerozumné ekonomii sil“. Poukazuje také na skryty politickovetejny potencial
Zen, ktery v devatenactém stoleti, stoleti socidlni otazky, vidi v jejich socidlnim vkolu
[Masaryk 1930]. Prvni kolektivni Zenské aktivity se také skute¢né rozvijely na poli soci-
alnim v podob¢ filantropické, vzdélavaci, zdravotni a jiné péfe o osamélé matky a déti.
Masarykiiv pohled byl dosti ojedinély. Zda se, Ze burZoazni spolenost §la v zajisténi
reprodukéni funkce cestou vyloudeni Zeny z vefejnosti a Ze tak dlouho zavirala oéi pted
faktem, Ze tim tuto funkci nepfimo oslabuje, proto, Ze to byla cesta nejmensiho odporu,
nebot’ pokradujici v tradici.

Sexuilni smlouva a pFechodné obdobi

Feministky maji patrné€ pravdu, kdyZ tvrdi, Ze patriarchat se v moderni spole¢nosti udrzel
jednoduse proto, Ze zejména muZi méli na jeho udrZeni zajem. JiZ citovana Patemanova
ostfe polemizuje s dosavadnim hodnocenim spoledenské smlouvy: ,,.Smlouva ma daleko
k tomu, byt opakem patriarchatu; smlouva je prostfedkem, jenZ umozZnil ustavit moderni
patriarchat” [Pateman 1988: 2]. Patemanova se snaZi vnést fad do zmatkl kolem pojmu
patriarchat, s kterym se mimochodem u nds setkavame na kaZzdém kroku. Rozli$uje pa-
triarchat tradicni, paternalni, a patriarchat moderni, fraterndlni. ,Patriarchat pfestal byt
paterndlni uz davno. Moderni ob&anska spoleénost neni strukturovana prostfednictvim
pfibuzenskych vztahii a moci otcll. V modernim svété jsou Zeny podfazeny muziim jako
muZum, neboli muZim jakoZto bratrstvu. Po politické pordZce otce (vladate) nastupuje
prvotni smlouva a vytvafi moderni fraterndini patriarchat* [zduraznéni Pateman — Ibid.:
3]. Oznaceni prvotni (original), manzelska (conjugal) &i sexudini smlouva jsou synony-
micka.

Patemanové koncepce sexualni smlouvy jako prvotni nabizi skutedné jisté vysvét-
leni ,klasického* charakteru instituce burZoazni rodiny a zda se potvrzovat nasi tezi, Ze

33



Sociologicky casopis, XXXI, (1/1995)

pfi¢inou rozkladné tenze uvnité burzoazni rodiny je reprodukce konotaci soukromé a ve-
fejné sféry v moderni spolecnosti, kde je vlastné anachronicka. Lze to shrnout takto: tyto
konotace konstruovaly nesymetrické zhodnoceni soukromé a vefejné sféry v moderni
demokracii, ale samy zjevné vychdzely z nesymetrického zhodnoceni téch, jichZ byly tyto
sféry doménou, tj. ze zdédéného (zejm. naboZensky zaloZeného) hierarchického vztahu
mezi muzem a Zenou. Obecna (Zenska) moudrost na to ostatné nesdetnékrat poukazala:
kdyby muzZi rodili, byla by z toho nejvét§i zaleZitost lidstva. Chci Fici, Ze plati-li, Ze vy-
lougeni Zen z politické vefejnosti konzervuje idedl burZoazni rodiny v jeho problematic-
nosti, plati také obracené, Ze tento idedl se reprodukuje pfimo Gmérmné tomu, jaky je
spole¢ensky obraz muZe a Zeny a jejich vztahu.

Dilema zachrafovani rodiny a plného otevieni vefejného prostoru Zendm bylo
vzdy dilema nepravé, u nas vSak pravé nyni oZivované. Je patrné na misté ujasnit si
pojmy: zachrana rodiny pomoci zachrany Zeny pied vefejnosti neni stanovisko konzerva-
tivni, nybrz reakcni v plném vyznamu toho slova. Za konzervativni v pozitivnim smyslu
povaZzuji cestu Aumanizace a kultivace gender vztahll v prostoru soukromém i vefejném,
ktera nepochybné predpoklada del$i kulturni sedimentaci.

Nepravé feSeni nepravého dilematu md v nasi spolecnosti (a patrné ve viech post-
komunistickych) sv{ij tristni modus. Zeny jsou ochrafiovany ptedeviim pred vefejnosti
politickou, av8ak naprosto ne pied praci mimo domov. Tim vie, co ma tvofit ulechtilou
stranku jejich rodinné funkce, je drasticky omezeno v disledku jejich rodinné funkce
ckonomické. Predstava Zeny politicky €inné tfecba pravé za tim U¢elem, aby pfispéla
k osvobozeni a lepSimu naplnéni reprodukéniho poslani Zeny v roding, neni u nas zatim
béZnou souéasti sociologické imaginace.

Hodnot, k jejichZ kultivaci ma ze vSech spole¢enskych instituci nejbliZ rodina, se
nemlZeme a nechceme vzdat. Typ lasky, jaky se miZe rozvinout v roding, typ vzdélani,
utvafeni (mravni) osobnosti, jakého se jedinci miZe nejlépe dostat v rodinég, jsou bezpo-
chyby ty hodnoty, pro n&Z na burZoaznim idealu rodiny pravem lpime. Jeji fungovani
viak pfedpoklada, Ze se za prvé, zbavi svych anachronickych patriarchalnich prvki (krok
negace) a za druhé, je nahradi novym typem rodi€ovské autority (pozitivni pfekondni
patriarchalniho modelu). Tieti podminkou je, aby spoleénost realistiétéji posuzovala,
které funkce (a jedince) instituce dnesdni rodiny nepokryva.

Podle Horkheimera se v tomto ohledu nachazime v prechodné fizi, jejiz zavaznost
a obtiZnost spoéiva v tom, Ze rodina jakoby jiZ neni schopna poskytovat dostatek péce a
lasky a spole¢nost nema dost zajmu ani prostfedklt k tomu, aby je ve vychové mladeze
alespoil &asteéné substituovala [Horkheimer 1988: 211-212]. Zopakujme, Ze osudové
zanedbani tohoto zdjmu je historickym disledkem podcenéni péde jako vitalni spoleden-
ské aktivity. Z davodu, které jsme zminili, tj. menSinovosti nukledrni rodiny a jeji ¢asté
nespolehlivosti, kterym je tfeba se podivat do tvate, vidi Horkheimer nezbytnost dopliio-
vat a nahrazovat slabou rodinnou solidaritu novym typem spolecenske solidarity. V poj-
mech soukromého a vefejného to znamend, Ze Cast funkci soukromé sféry v moderni
(demokratické) spole¢nosti musi vefejrost vzit za své, a to tfemi zakladnimi zplsoby:
1. docenénim Zenské soukromé prace, specificky Zenské ,,zdatnosti“; 2. pfevzetim &asti
odpovédnosti za péci, zejména o zavislé cleny spolecnosti; 3. kultivaci spoleéenské soli-
darity. Horkheimer to vyjadfuje takto: ,,problém je nyni v tom, Ze v tomto okamZiku
Zijeme v mezistadiu a Ze je na jedné strané ohrozena rodina, protoze doba feudalni i doba
podnikateld minula, Ze vSak na druhé strané spole¢nost jesté neni zatfizena tak, jak zafi-
zena byt musi, aby ji jednotlivec skuteéné miloval“ [Ibid.: 215-216].

34



Hana Havelkova: Dimenze ,gender” ve vztahu soukromé a vefejné sféry

Sotva lze pregnantnéji vyjadrit problém socidlni integrace jako problém nikoli
stojici a padajici s rodinou, ale leZici nékde mezi rodinou a spoleénosti. Shrnuto, nutna
korekce ideologie spocdiva v tom, Ze se poslani rodiny oddéli od jeji patriarchalni formy,
na kterou je tfeba pohliZet jako na historicky pfechodnou formu. S tim ov§em souvisi i
korekce konotaci vefejné a soukromé sféry a umoZnéni jejich priichodnosti v obou smé-
rech — jen ta miZe rozvolnit to, co Patemanova nazvala ,fraternalnim patriarchatem®.

Timto smérem se ubird interni feministicka diskuse okolo jiZ zmin&ného hesla
,»osobni je politické”. DluZno podotknout, Ze jeho interpretace pfedstavuji velmi Sirokou
$kalu teoreticko-praktickych postojli. Spoleénym smyslem tohoto hesla je posunout poli-
tickou pozornost ke sféfe kaZdodenniho Zivota a tim rozsiFit obsah demokracie. ,Je-li
redefinovana politika, je redefinovana také demokracie* [Phillips 1993: 95]. Phillipsova
klade otaznik pfed ty feministické tendence, které osobni a politické zcela identifikuji. Za
plodnéjsi povazuje ptat se, zda pfilisna asimilace osobniho a politického neohrozuje to,
co je na soukromém Zivot€ pozitivni, a reprodukuje stanovisko Elshtainové [1981], ktera
pfichazi s distinkci mezi vefejnym a soukromym, spoéivajici na odlisnosti aktivit. Podle
ni to neni tak, Ze politika existuje ,,tam venku*, v rozpoznatelném prostoru, ale Ze nékteré
véci, které délame, jsou politické, a jiné nejsou [cit. dle Phillips 1993: 105]. Argument
Elshtainové je oboustranné podstatny. Vi, Ze ztotozni-li se zcela osobni a politické, vy-
stavujeme se dvojimu riziku: jednak tomu, Ze uvéfime, Ze nase Zivoty je moZné udélat
perfekini, a jednak tomu, Ze budeme na druhé strané delegovat svou odpovédnost za to,
aby takové pokud moZno byly. Na druhé strané€ vi, Ze ,,dokud budou zdanliv¢ intimni
vztahy mezi muZi a Zenami (nebo rodi¢i a détmi) strukturovany statni regulaci, ekono-
mickymi podminkami a patriarchalni moci, pak budou tyto vztahy jiz politizovany, at’
chceme nebo nechceme* [Phillips 1993: 106]. Elshtainovou uvadim zamémé jako pfi-
klad spojeni feministického a konzervativniho pfistupu, ktery povaZuji za pouzitelny i
pro Ceskou situaci.

Poznamka k ¢eské situaci

Uvedena pojmova sit’ umoZiluje analyzu fady fenoméni &eské spoleénosti, ba co vic,
umoziiuje po mém soudu porozumét nékterym jejim zvlaStnostem. Bez ohledu na to, jak
dalece jsou nase specifika vyrazna, je nutné je urcit a tim se vyhnout neadekvatni aplikaci
fady analytickych nastroji. Dosud k tomu chybi podklady historické, a zvlasté pak his-
toricko-sociologické. Presto chci alespori naznadit, v jakych smérech lze ¢eska specifika
pojmovych dvojic soukromé-vetejné, Zeny-muZi a rodina-spoleénost hledat.

Prvni smér pohledu vede k  historii zrodu moderni Cdeské spolecnosti
v devatenactém a na zacatku dvacatého stoleti. Prace americkych slavistd posledniho
desetileti dochazeji k pozoruhodnym zavériim, nebot’ se viechny shoduji v tom, Ze eska
vefejnost byla na svou dobu mimotadné naklonéna Zenské emancipaci, ba troufaji si do-
konce na tvrzeni, Ze zde byl napadnég slaby ,,patriarchat”. Pfi¢inu této zvlastnosti vidi
v soubéhu a jisté kooperaci mezi ¢eskym Zenskym hnutim a hnutim narodné obrozenec-
kym. M¢ vlastni badani potvrzuje, Ze se v Ceské literatufe kupfikladu nesetkame s tak
»patriarchalni* ideologii rodiny jako tieba v némecké. Rovnéz vefejny prostor, a to i po-
liticky, byl éeskym Zenam relativné velmi otevieny. Zda se, Ze miiZeme v postoji k otaz-
kam genderu u nas hovofit o jakési nepieruSené kontinuité liberalistické tradice, k niz
v jistém smyslu poéitam i komunistickou éru [srv. Havelkova 1994].

Druhy smér analyz je vzhledem k dneSni situaci kliCovy. Analyza soukromé a ve-
fejné sféry v komunistické éte ukazuje zcela fundamentélni proménu obsahit a funkci

35



Sociologicky ¢asopis, XXXI, (1/1995)

téchto sfér, ¢innosti v nich vykonavanych i jejich spolecenského hodnoceni a tedy i fadu
konotaci vefejné i soukromé sféry odli§nych od téch, které jsem jako typické uvedla pro
moderni (demokratickou) spoleénost — se v§emi disledky pro pojmovy zmatek, jehoZ
jsme svédky [blize k tomu Havelkova 1992, 1993a a 1993b]. Souhlasim s MoZnym
[1991], Ze spoleénost tohoto obdobi pfedstavovala amalgam modernich a pfedmodernich
socialnich forem, vztahy rodinné a vztahy gender z toho nevyjimaje. Nesouhlasim s nim
vak v tom, Ze patriarchat viibec zde zachdzel na ubyté [MoZny 1990]. Ve smyslu otcov-
ské autority nepochybné ano, a v tomto smyslu také rodina u nas prola jakousi
,modernizaci“ bez feminismu. Ve smyslu Patemanové fraternalniho patriarchatu by asi
obraz vypadal jinak, a nesvédci o tom pouze absence Zen v politice.

Pokud jde o tfeti smér, soucasnou transformujici se spolecnost, je pro ni charakte-
risticky empiricky rozpor mezi hodnotou rodiny a hodnotou, kterou ma pro Zeny prdce
mimo domov. O téchto otazkach dvojnasob plati to, co plati obecné o socidlni transfor-
maci: jsou hlubsi, sloZit&j$i, a také skrytéjsi. Fakt, Ze nasSe cesta Zenské emancipace a s ni
spojené modernizace rodinnych vztahl vedla v prvé fad€ pies financni nezavislost Zen,
¢ini tuto modernizaci pfili$ jednostrannou a partnerskou kulturu dosti kiehkou: mam po-
dezfeni, Ze Zeny se u nas boji vzdat svého zaméstnani také proto, Ze se boji, Ze by jejich
finanéni zavislost neunesli ani jejich muzZi, ani ony samy, Ze by se obnovil institut hlavy
rodiny v néjaké tragikomické podobé. MiiZeme tak uzaviit paradoxem, Ze renesanci kul-
tivaéni role Zeny v rodin€ moZna vic neZ co jiného brani nizka genderova kultura — to, Ze
nase spolecnost je pfipravena piné respektovat Zenu jako Zenu, neni totiZ ani trochu jisté.

Zavérem

Vztah mezi soukromou a vefejnou sférou v moderni spole€nosti je ve stati ukazan jako
otevieny proces. V jeho analyze jsem se zamétila pfedev$im na jeho genderovou dimen-
zi, ktera tento vztah do znaéné miry determinovala, aby jim byla dale reprodukovéna.
Z noetického hlediska slouZi tato analyza jako chybg&jici ¢lanek u nas viceméné separatné
feSenych otdzek rodiny a problémi gender. Problémy gender viak v moderni spole€nosti
Uzce souviseji s problémy procesu individualizace, tj. modelu socidlni integrace moder-
niho typu. Heuristicky potencial provedenych analyz proto problematiku gender pfiro-
zené piesahuje, a je po mém soudu vysoce aktudlni zvlasté v transformujici se
spolecnosti, jako je naSe, kde probihd jakési repetice procesu individualizace.

HANA HAVELKOVA absolvovala sociologii na FF Masarykovy univerzity v Brné praci Kritika
osvicenského racionalismu ve frankfurtské socidlnévédni $kole. Piisobila nu Filozofickém istavu
CSAV, v Evropském stFedisku pro vychovu k lidskym praviim, v soucasné dobé predndsi na Insti-
tutu zakladin vzdélanosti Univerzity Karlovy etiku a teorii spolecnosti. Publikovala Fadit stati
z etiky a feministické politické filozofie, nejnovéji Feministicka teorie a Ceskd zkuSenost (Transit 9,
1995), vydala sbornik Lidska priva, Zeny a spole&nost (ESVLP 1992), pfipravije k vydani sbornik
Existuje sttedoevropsky model manZelstvi a rodiny?

Literatura

Arendt, H. 1960. Vita activa oder Vom tditigen Leben. Miinchen: R. Piper and Co Verlag.
Arendtova, H. 1994, Krize kultury. Praha: Mlada fronta.
Beauvoirova, S. 1966. Druhé pohlavi. Praha: Orbis.

Elshtain, J. B. 1981. Public Man, Private Woman. Women in Social and Political Thought.
Princeton, NJ: Princeton University Press.

36



Hana Havelkova: Dimenze ,gender” ve vztahu soukromé a vefejné sféry

Gerhard, U. 1978. Verhdltnisse und Vehinderungen. Frauenarbeit, Familie und Rechte der Frauen
im 19. Jahrhundert. Mit Dokumenten. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Habermas, J. 1993. Strukturwandel der Offentlichkeit: Untersuchungen zu einer Kategorie der
biirgerlichen Gesellschaft. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Havelkova, H. 1992. ,,Demokracie pro muZe a pro Zeny. Filozoficka reflexe.” In Lidskd prava,
Zeny a spolecnost, ed. H. Havelkova. Praha: ESVLP.

Havelkova, H. 1993a. ,,A Few Pre-Feminist Thoughts.” In Gender Politics and Post-Communism:
Reflections from Eustern Europe and the Former Soviet Union, ed. by Nanette Funk and
Magda Mueller. New York/London: Routledge, Chapman and Hall, Inc.

Havelkova, H. 1993b. ,,, Patriarchy‘ in Czech Society. Hypatia 8: §9-96.

Havelkova, H. 1994. Tradice ceské Zenské otazky konstruovand a konstruujici. Sympozium
»~EXistuje stfedoevropsky model manZelstvi a rodiny? Praha 24.-25. 11. 1994 (ptipravovino
k ti§téné publikaci).

Horkheimer, M. 1988. ,,Ehe und Familie in der Krise?“ (Gesprich mit Otmar Hersche). In M.
Horkheimer Gesammelte Schrifien Bd. 15: Nachgelassene Schriften 1949-1972. Frankfurt am
Main: Fischer Taschenbuch Verlag.

Klofag, J., V. Tlusty 1967. Soudobd sociologie II. Teorie primyslovych spoleénosti. Praha:
Svoboda.

Masaryk, 'I: G. 1930. ,,Moderni niazor na Zenu.“ Pp. 61-97 in Masaryk a Zeny, ed. F. Plaminkova.
Praha: Zenska narodni rada.

McKendrick, N. 1974. ,Home Demand and Economic Growth: A New View of the Role of
Women and Children in the Industrial Revolution.” Pp. 152-207 in Historical Perspectives.
Studies in English Thought and Society in Honour of J. H. Plumb, ed. by N. McKendrick.
London: Europa Publications.

MoiZny, 1. 1990. Moderni rodina. (Myty a skutecnosti). Brno: Blok.

MozZny, 1. 1991. Pro¢ tak snadno... Praha: Sociologické nakladatelstvi (SLON).

Pateman, C. 1988. The Sexual Contract. Cambridge (UK): Polity Press.

Phillips, A. 1993. Democracy and Difference. Oxford: Polity Press.

Sennett, R. 1992. The Fall of Public Man. New York/London: W. W. Norton a comp.

Wollstonecraft, M. 1992. 4 Vindication of the Rights of Woman. London: Penguin Books.

Summary

In this paper it is argued that standard analyses of certain institutions located within the public or
private spheres (for instance the family on one side and/or the state on the other) cannot fully
probe the relationship between the spheres themselves. The argument is that in both Athenian and
the modern democracy, certain connotations were associated with the private and public. A his-
torical continuity of dual connotations connected with these spheres is documented, starting with
Arendt’s conception of human activities and her interpretation of the public as the realm of free-
dom and the private as the realm of necessity, moving from her and Habermas’s view of the
changes in the content of public and private in modern society to end with de Beauvoir’s concepts
of transcendence and immanence.

The relation between the public and private spheres was never gender neutral. Historically,
the dual connotations have always been bound to gender duality. Yet this contribution shows how
these connotations construct the gender roles and how the social understanding of gender roles in
return affects a society’s public-private structure. Without analysis of these two processes, which
reveal the relationship between the private and the public as an open and dynamic process, proc-
esses of changes in individual, family and the society cannot be understood.

Since, in Czech society, the normativity of the bourgeois family has prevailed, the author
analyses the function of the family and the function of the family ideology within the capitalist

37



Sociologicky ¢asopis, XXXI, (1/1995)

society, documenting how, in modern society, the public sphere has been vitally dependent on the
very concrete functioning of the private sphere, ensured above all by the family. This family
model required a certain model of the woman's role, stipulating her exclusion from the public
sphere, especially from the political public. The gender role is created by the character and mutual
dependence of the two spheres. Simultaneously, the character of the spheres has been constructed
according to traditional perceptions of men and women. Hence, the roots of gender tensions in
modern socicty can be interpreted in relation to the combination of modern society’s vital func-
tional needs and the inherited traditional understanding of gender differences.

It is therefore important first to separate the insubstitutable function of the family in the mod-
ern society from women’s activitics which are not necessarily connected with the fulfilment of
these roles, i.e. to unravel the family myths (Masaryk’s attempt is made reference to here), sec-
ondly, to re-evaluate the role of family care and education as a vital social activity, thus changing
the traditional connotations of private and public spheres, and thirdly, to ensure that those vital
functions are taken over by the socicty in cases where they cannot be performed by the family.
Horkheimer’s views that contemporary society finds itsclf in a stage of transition with respect to
the relation between the family and the society, is presented in this connection.

As to the feminist contribution to the theoretical analysis of these problems, two points are
stressed: Pateman’s analysis of gender understanding through her concept of the sexual contract,
and the feminist discussion of the thesis ,,personal is political*“ and how it is to be understood. The
point is that only certain personal and private activities arc political, hence the private space need
not be opened and politicised entirely. Therefore, all parts of the conceptual network, connotations
of the private and public spheres and the content of their spaces, the understanding of the sexes,
changing functions and activities of the spheres and people are at stake.

Since under the communist regime, both the functions and the connotations of the private and
the public had dramatically changed, this conceptual network can bring a new dimension to the
analysis of the present transformation of Czech society, as compared to Western societies. Moreo-
ver, the transformation is being pursued under the rather rigid presumption of the family’s posi-
tion within society and relies upon it, whereas in reality, there is a striking contradiction between
the ideology of family and the extreme employment of women.

38



